

# The Libyar

شهرية ثقافية تصدر عن مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب الليبي

رئيس مجلس الإدارة:

خالد مفتاح الشيخي رئيس التحرير

د. الصديق بودوارة المغربي Editor in Chief Alsadiq Bwdwart مدير التحرير

أ. سارة الشريف

مراسلون:

فراس حج محمد، فلسطين، سعيد بوعيطت، المغرب، سماح بني داود، تونس، علاء الدين فوتنزي، الهند،

شؤون إدارية ومالية

عبد الناصر مفتاح حسين محمد سليمان الصالحين

خدمات عامت

رمضان عبد الونيس حسين راضي

الإخراج الفني محمد حسن الخضر

#### العنوان في ليبيا

مدينة البيضاء - الطريق الدائري الغربي

#### عناوين البريد الإلكتروني

- libyanmagazine@gmail.com
- info@libyanmagazine.com
- Ads@libyanmagazine.com
- @ http://libyanmagazine.com

#### شروط النشرية مجلة الليبي

توجه المقالات إلى رئيس تحرير المجلة أو مدير التحرير تتحب المثالات باللغة العربية، وترسل على البريد الالكتروني في صورة ملف وورد Word، مرفقة بما يلى:

- اليرة داتية للمؤلف أو المترجم .
- عُ حالة المقالات المترجمة يُرفق النص الأصلى .
- . يُفضَّل أن تكون المقالات مدعمةً بصورٍ عالية الجودة، مع ذكر مصادرها.
  - . الموضوعات التي لا تُنشر لا تُعاد إلى أصحابها .
- يحق للمجلة حذف أو تعديل أو إضافة أي فقرة من المقالة،
   تماشيا مع سياستها التحريرية .
- الخرائط التي تنشر في المجلة هي مجرد خرائط توضيحية لا تُعتبر مرجعاً للحدود الدولية .
- 7. لا يجوز إعادة النشر بأية وسيلة لأي مادة نشرتها مجلة الليبي بداية من عددها الأول، وحتى تاريخه، بدون مو افقة خطية من رئيس التحرير، وإلا اعتبر ذلك خرقا لقانون الملكية الفكرية.

المواد المنشورة تعبّر عن آراء كتابها، ولا تعبّر بالضرورة عن رأي المجلة، ويتحمل كاتب المقال وحده جميع التبعات المترتبة على مقالته .

#### صورة

### الغلاف ..



حرية من ليبيا ينقش اسم الله على آنية من نحاس. عدسة "محمد كاجوم"



#### محتويات العدد

#### إبـــــداع

(ص 62) الأسطورة عن الليبي على العباني

(ص 64) دراساتٌ في التراث الشعبى

( ص 70 ) إداوارد سعيد والمحرر الإدبى

(ص 72) جنة النص

(ص 74) غيمة صيف

الفلسطينيين من ذئب البراري

(ص 77) رسالة في الشطرنج

(ص 81) تشينوا أتشيبي



#### إبــــداع

( ص 84 ) في تذكر وليد مسعود

(ص 87) فيروز تدخل معمعة الحرب

( ص 91 ) النحت المايوطيقي

( ص 94 ) واحدّ الليبي (1)

من هنا وهناك

(ص 97) قول على قول

#### قبل أن نفترق



(ص98) بليني ألاكبر. د.محمد المبروك دويب

#### الأشتراكات

\* قيمة الاشتراك السنوى داخل ليبيا 96 دينار ليبي \* خارج ليبيا 36 دولار أمريكي أو ما يعادلها بالعملات الأخرى مضافا اليها أجور البريد الجوي \* ترسل قيمة الاشتراك بموجب حوالة مصرفية أو شيك بإسم مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب الليبي على عنوان المجلة.

#### ثمن النسخة

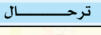


#### السنة الخامسة العدد 59 محتويات العدد نوفمبر 2023



افتتاحية رئيس التحرير

(ص 8) ثقافة حفلات التأبين



( ص 39 ) الرحالة الألماني رولفس و ليبيا

كتبوا ذات يوم ..



(ص 40) آخر الرجال المحترمين

#### ترجم\_\_\_ات

( ص 44 ) العجوز والبحر

(1)الاتصال والانفصال (45)





(ص 50) الشاعر والباحث المصرى عبدالقادر طريف» حوار»

(ص 56) محنة الإمام النسائي

( ص 60 ) ما تيسر عن القصة القصيرة



(ص 12) الأدب الليبي بين العامية ولغات المكونات الليبية (5)

( *ص* 17 ) كنز الكلام )5)

( ص 19 ) الحمامات النسائية في قوريني

(ص 21) حيوية الأداء الشعرى

(ص 23) الهوية والابداع في إقليم برقة(1)

( *ص* 27 ) عمّتي طرابة (

( ص 28 ) كلية الاقتصاد تودع استاذها

#### ش\_\_\_\_ؤون عربيت

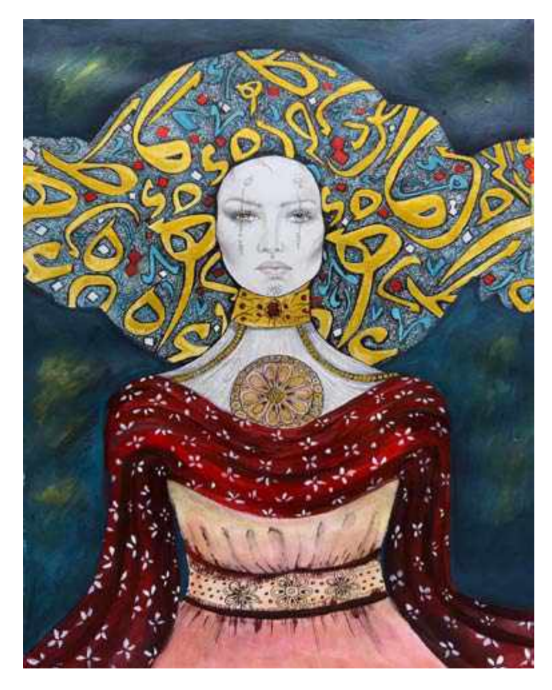
ص 30) نساء موريتانيا الرائعات

#### ش\_\_\_\_\_\_ؤون عالمية

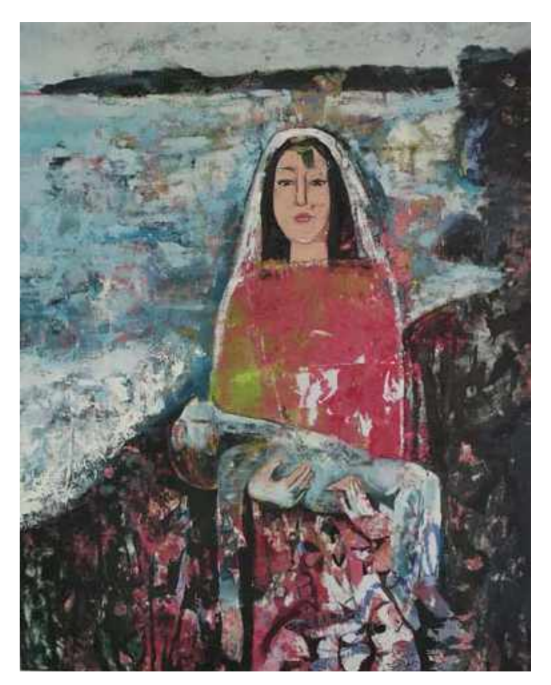
ص 33) ثورة جان لوك غودار



إبداعيات



نور ملحم / الأردن



نجلاء الفيتوري / ليبيا

## ثقافة حفلات التأبين



بقلم : رئيس التحرير



ولولا كثرة الباكين حولي .. على إخوانهم لقتلتُ نفسي

إنها "الخنساء" ترثي أخاها صخراً، ذلك الفارس الذي ((كأنه علم على رأسه نارُ))، فهل أصبح الرثاء وسيلة عربية معتمدة للصمت عن ذكر المشاكل التي تنهش بأنيابها واقع عربي كأنه أصبح عصياً عن حل مشاكله ولو طال به الأمد ؟

لعل أكثر ما يلفت انتباه المتمعن هو حفلات التأبين التي تُقام على شرف الموتى، وإذا أمسكنا طرف الخيط من بدايته فسوف يلفت الانتباه ذلك التناقض بين مفردتي "موت"، و"حفل"، فإذا كان الحزن من طبيعة الموت، فإن البهجة هي طبيعة الحفل، ويبدو عصياً على الفهم أن نمزج الاثنين معاً ثم ننتظر بعد ذلك النتيجة.

الأمر أشبه بتجربة في معمل مدرسي، ولعل التجربة هنا تبدأ بالموت، ثم تنتهي باحتفال، لكن المعضلة الكبيرة تتمثل في أن نتفهم ما بينهما، وإن طال بنا زمن المحاولة.

#### • التأبين عندما يتحول إلى ثقافة ،

لنقل إنها "عملة". وجهها الأول أن التأبين عندنا ارتبط بالموت، وهذا يعني بالضرورة أن يرتبط الوجه الثاني باحتفال صغير ، وإذا كان الموت يحدث مرة واحدة، وبشكل حاسم وحاد ولا رجعة فيه، فإن الاحتفال الذي يلي ذلك يحدث بترتيب مسبق، وتنظيم يجب أن يكون متقناً، ومحتوى يصر القائمون على إنتاجه أن يكون متخماً بالشكر والإشادة بفضائل الميت وخصاله الحميدة ومناقبه، ولكن، ماذا لو لم يكن المتوفي يملك الكثير من هذه المناقب؟ الجواب سهل، علينا أن نختلق له من الفضائل ما يسمح بإقامة الحفل. ولا عزاء للمصداقية بعد ذلك.

إن مفهوم التأبين يصبح خطيراً عندما يتحول إلى ثقافة، فارتباطه بمفهوم الانتظار حتى تحدث الوفاة هو فعل غير مأمون العواقب، فمن المنطق المألوف هنا أن ننتظر حتى يموت الشخص، فلا يمكن لك أن تقوم بتأبين شخص لم يمت بعد، لأنك بذلك ستصبح أضحوكة للجميع، وعليك دائماً أن تنتظر حتى يموت المعني ثم تقيم له حفل تأبين بعد ذلك، هنا يتدخل العقل ليرفع على استحياء بعض علامات الاستفهام.



#### • هل تآمرت القواميس على الموتى؟

في اللغة أن "التأبين" اسم، مصدره "أبن"، وهو خطبة تلقى تكريماً لميت، أو مقال يلقى في ذكرى شخص ما، أو حديث يمتدح شخصاً ميتاً، وهذا بخصوص المفردة وحدها. أما إذا اقترنت بالحفل فالقواميس تقول إن "حفل التأبين" هو حفل يُقام عادةً بمناسبة وفاة أحد الأعلام في المجتمع للإشادة بمأثره ومناقبه، على أن المثير للاستغراب هو أن اللغة تمضي في تحليل هذه المفردة بما يدعم وجهتها السائدة في المجتمع الأن، فهي باب الأفعال تضع مفردة "تأبن" في موضع تفسير في باب الأثر، أي "اقتفاه"، وكأننا نقتفي أثر الراحل : تأبن الأثر، أي "اقتفاه"، وكأننا نقتفي أثر الراحل في التعايش مع هذه المفردة عندما تفسرها في صيغة في التعايش مع هذه المفردة عندما تفسرها في صيغة الاسم هكذا: "أبين"، وتفسره على أنه "العرف المتبع



في جماعة من الناس. فهل مهدت القواميس لمتعهدي حفلات التأبين طريقهم بالمزيد من ورود الكلمات؟

إن العادة ( حسب القواميس ) تنتشر، وتصبح نهجاً يصعب تجاهله، بل أنها تتحول إلى مدرسة لها مريديها وأساتذتها وأعلامها، وكأننا ننفخ روحاً جديدة في ثقافة الموتى المغادرين، حيث لا ميت بإمكانه أن يرد، ولا جثة تستطيع أن تشعر بعرفان الجميل ولا وجه ساكن يقدر على الابتسام خجلاً من الثناء على سيرته والتحسر على غيابه.

إننا ( وبمنطق هذا النهج ) ننتظر أن تموت قضية فلسطين مثلاً لنقيم لها حفل تأبين، وننتظر أن يموت البحث العلمي لنقيم له حفل تابين، وننتظر أن تموت

خطط التنمية لنقيم لها حفل تأبين، وننتظر أن تموت الصحة والتعليم والاقتصاد لنقيم حفلات تأبين لكل هذه الجثث المأسوف على رحيلها. فإلى أين سيودي بنا هذا الطريق إذا لم يكن سيحملنا ونحن ننشد قصائد الرثاء إلى البحر بلا أمل في العودة من جديد؟

#### • العلوم المساعدة في علم التأبين :

في علم الأثار، تنص القواعد على أن لكل حفرية تنوي التنقيب عن الأثار في باطن الأرض أن تتسلح بمجموعة من العلوم المساعدة، والتي بدونها لا يمكن أن تنجح أي حفرية، ولعل "التأبين" بعد أن تحول إلى "علم اجتماعي" يحتاج بدوره إلى "علوم مساعدة" مثلما يحتاج علم الأثار، ولما لا ، مادام الاثنان الأثار والموتى لا يمكنهما الكلام؟

إن "علم التأبين" يحتاج الحزن، ويحتاج إلى التظاهر بالفجيعة، ويحتاج إلى الدموع المتلفزة على الشاشات، لكنه يحتاج أكثر من هذا كله إلى الرثاء، ولعلنا نحتاج بدورنا إلى العودة للقواميس لنعرف ماذا تقول اللغة عن الرثاء هذه المرة.

في اللغة أن "الرثاء" اسمُّ مصدره "رثي"، وهو: صوت البكاء مع الكلام على الميت"، وهو كذلك: صوت الكلام مع البكاء على الميت، فالموت هذا هو ملازم لا بديل عنه. أما إذا رثى أحدهم الميت فهو قد عدد محاسنه وبكاه ورثاه بقصيدة، ويبدو "الرثاء في اللغة مرافقاً لكل الأحوال النفسية الرثة بشكل عام ولعل من أبواب هذا البؤس أن يُجعل الرثاء مصاحباً لعدد من المفردات تتراصف أمام المدقق

فيها على النحو التالى: "رثى لحاله"، أي رق ورأف • التأبين، تكريم ما بعد الاهمال : بحاله وتوجع له، والشيء الذي "يُرثى له" هو الشيء مشكلتنا أن التأبين تحول بمرور الوقت إلى حالة وإذا كانت المفردة في صيغة الاسم فإنها تظل ملازمة علينا عتاب بعد هذا اليوم.

لحالة وهن عام وانتكاسة وتراجع، ففي القواميس أن الرثية الله الضعف والفتور، أو هي وجَع المفاصل أُو الرُّكُب أُو الأُطراف، وهو ما يعرف بالروماتيزم، أو هى كل ما منعك من الانبعاث من وجع أو كبر، وإذا جاوز المعنى ذلك إلى المدلول العقلى فهى مفردة بمعنى "الحمق".

والنكوص والتوجع، فها هي تمسك حتى بتلابيب التراث وتصر على إلحاقه بقافلة الوهن هذه ، ففي القواميس أن "التراثية" عندما تكون في صيغة حضارة عريقة وتقاليد موروثة أوحى المكان بتراثيَّته واحدة، أو راتباً يستر به عورة احتياجاته الضئيلة.

> هذا بعض المعلوم عن الرثاء في أشكاله اللغوية • ختامها .. تأبين : المختلفة، لكن المسألة هنا هي أن التأبين أصبح مرتبطاً وثيق الصلة بالتأبين، فلا بد لك من الرثاء إذا أردت تأبين شخص ما، ولابد لهذا الشخص أن يكون ميتاً إذا أردت تأبينه، بمعنى آخر، لا بد لك من اصطحاب وحدي وبدون ادعاء هذه المرة: الخنساء إلى حفل التأبين ليكتمل المشهد السوداوي ولولا كثرة الباكين حولى المحزن.

الذي يستدعى الشفقة، وإذا ما كانت المفردة في صيغة شماذة من "رفع العتب" مع الميت، وكأننا نقول له الفعل فإن "رثى" تعني: رثاه بعد موته، وفي الحديث وعلى رؤوس الأشهاد: نعترف أننا أهملناك ونبذناك الشريف أن الرسول نهى عن "الترثي" أي ندب الميت، وأقصيناك حياً، لكننا الأن نحيى ذكرك ميتاً، فليس لك

إن ظاهرة نبذ الفرد المتفوق المعطاء أثناء حياته، وعدم منحه حقه من التكريم والعناية، والتقصير في توفير حياة كريمة له وهو حي يرزق، تكاد تجد العزاء لها، وتنال صك غفران مزور صفيق عندما تُقام لهذا المنبوذ في حياته حفلة يتم من خلالها تأبينه، ويتسابق المؤبنون خلالها على ذكره وشكره والترحم عليه بل إن اللغة لا توفر جهداً في إكساب الرثاء ثوب الاحباط والبكاء على المنصات ووراء مكبرات الصوت تحسراً على رحيله الذي كان ((قاصماً للظهر)) على حد تعبير أحدهم، فيما كان المسكين ضحية إهمال مجموع الحاضرين أثناء حياته، بل كان يستجدى منهم ولو الاسم فهي مصدر صناعي من تُراث: كون الشِّيء ذا كلمة طيبة، أو إجراء إداري ينال به مسكناً من غرفة

شخصياً، أرفض قطعياً أن تُقام لي حفلة تأبين، ولا أرجو من المنافقين إلا أن يبتلعوا كلماتهم ويتركوني أرحل بسلام، لعلى أستمتع ببيت الخنساء الرائع

على إخوانهم لقتلتُ نفسى.



يقول الشاعر في أخر أبيات القصيدة:-واللي عاد جر المقادير

ولكل شي جاعل سبايب

<mark>نعن غمامها طل و يطير</mark>

بعون من رياح الهبايب

و صلاتي بعدها التفكير

#### علي شفيع يوم العتايب.

ومن الأدب المعتقلي لإقليم برقة كذلك ما جاء على السان أحد الشباب الذين عاشوا قبل الغزو الايطالي حياة شبابية بها المرح والحب والانطلاق نحو حرية الشباب، وبعد الغزو الايطالي تم اعتقاله في أحد المعتقلات وعانى ما عانه من عذاب، وبعد هزيمة ايطاليا مع ألمانيا في الحرب العالمية الثانية، وبعد سنوات، وبينما كان جالساً في بيته إذ بزوجته تدخل عليه متوترة فهم قائلاً:-

#### هدي ارمامك عالوطا لا تاوى

لا "كابو فيلا" ولا "بنداوي". مع ملاحظة أن " كابو فيلا " هو المسؤول المكلف كذلك طرق تعذيب النساء وعمليات الشنق الجماعية في المعتقلات حيث يقول أحد الشعراء، وهو الشاعر الفقيه "رجب بوحويش" وهو من شعراء معتقل العقيلة :-

ما بي مرض غيردار العقيلة

وحبس القبيلة

وبعد الجبا من بلاد الوصيلة

مابي مرض غيرفقد الرجال وفنية المال

وحبسة نساوينا والعيال

والفارس اللي كان يقدع المال

نهارت جفيلة

طايع لهم كيف طوع الحليله

طايع لهم كيف الوليه

ان كانت خطيه

نرمي الطاعه صباح وعشيه

نشيل في الحطب و الوسخ و الميه

معيشه رزيله

مفيت ربنا يفزع يفك النحيله

إلى أخر القصيدة المعروفة والتي تصف معتقل العقيلة والمعتقلين الذين به بكل دقة. وهذه قصيدة أخرى استلهمت في أحد المعتقلات حيث يقول الشاعر:

بعد مراضها في عفادير

بدري شموس و العالم خايب

عفا بغو طالق بهارير

نواره مسوي ضبايب

شماريخ روسن بعاثير

وهن تقول فلات رايب

اللي تجيه تنساه و تحير

ع اللي حذاه لاخريعايب"

إلى أخر القصيدة التي يصل فيها إلي الخاتمة بالدعاء، وهو تقليد متبع لدى كثير من الشعراء حيث

## الأدب الليبي بين العامية ولغات المكونات الليبية {5}



### امراجع السحاتي، ليبيا

كنا قد تحدثنا عن الأدب الأمازيغي وأدب الأقاليم والمناطق والمدن الليبية، والآن نتابع الحديث عن أدب المدابلسي الطرابلسي والفزاني، وتكمل الحديث عن أدب برقاوي برز اثناء الغزو الايطالي لليبيا، وهو أدب المعتقلات، ففي أواخر العشرينات وبداية الثلاثينات من القرن العشرين قامت قوات الاحتلال الايطالي بيامة معسكرات اعتقال لسكان برقة منها معتقل "سلوق" و"العقيلة"، وكانت هذه المعتقلات مطوقة ومحاصرة من الخارج بأسلاك شائكة "الشبردق" كما يطلقون عليه شعبياً، ومن الداخل نصبت

فيها آلاف الخيام لعشرات القبائل المتواجدة في منطقة برقة الحمراء، وعدد آخر من قبائل برقة البيضاء، وقد سميت هذه المعتقلات بأسماء المناطق التي أقيمت فيها، فمعتقل "سلوق" في منطقة سلوق، ومعتقل "العقيلة" في منطقة العقيلة، وكان في كل معتقل شعراء، وكان هؤلاء الشعراء يرسمون في أشعارهم حالة أبناء الشعب، وذلك في لوحات شعرية بالكلمات العامية واللهجات المختلفة الجميلة، فهم يصورون في أشعارهم حالة البؤس والشقاء والاضطهاد الذي يعانيه الشعب من شيوخ وأطفال ونساء، ويصورون يعانيه الشعب من شيوخ وأطفال ونساء، ويصورون

بمراقبة المعتقلين، " البنداوي " هو أحد رجال البندا، وهم جيش من المخبرين سخرهم الايطاليين بجمع الأخداد

كما نجد شاعراً آخر مما اعتقلوا في أحد المعتقلات التي أكثرت إيطاليا من إقامتها، والذي لاقى العذاب فيه مع أفراد قبيلته، يقول مناجياً المكلف بمراقبة المعتقلين "!—

يا "كابو فيلا" قعدت ابطولك

علي كل تيقا قسموا مفعولك قسموا فيلاتك

والله في الوجود اللي خذا باراتك يا طول ما سوطت في جاراتك

شر الشبردق يلحقك وايدولك.

وهذا موروث شعبي من الأدب البرقاوي الليبي استلهم في أحد المعتقلات يقول:-

يا جاقرما يا بواع بلول البرمة

مع ملاحظة أن "جاقرما" اسم شخص عديم الأخلاق طاغي، بواع، أي ينظر، بلول الماء الذي زيد به الطبخة التى تصنع فى البرمة .

وهذا موروث أدبي <mark>آخر استلهم في المعتقل يقول :--</mark> " يقهر فيا منعول افريطيعت بيا

حل المست مع الشخشير وحل تكارير البدعيه "مع ملاحظة أن "افريطيعت" أي الأنف، "المست" أي حذاء طويل، "الشخشير" أي الجوارب، "تكارير" أي الأزرار "البدعية" أي الصدرة.

1 - الأدب البنغازي الليبي: وهو نوع من الأدب البرقاوي، وقد يكون في أشبعار بكلمات اللهجة البنغازية وفق كلمات كانت تتوارد بين سكان مدينة بنغازي، ورددوها في الماضي مثل "الصابري عرجون الفل.. الصابري زين على زين"، "يا عين يا ليل.. بين البركة وسيدي حسين"، كما أبدع شعراء من بنغازي

بتقديم كلمات باللهجة والمفردات البنغازية مثل: يا ريح هدي مركبي مياله "، والتي يقول مطلعها: - " يا ريح هدي مركبي مياله

موج البحر داير معاها حاله"

ومن الأشعار البنغازية التي ساهمت في إثراء الادب والهوية الثقافية الليبية قصيدة "سافر مازال" التي كتبها حميد الشاعري" والتي يقول مطلعها :"سافر مازال عينى تريده

حياتي زهيدة

ناس شالوه لوطانا بعيدة.



وكذلك الشعر البنغازي الذي حيكت كلماته باللهجة البنغازية على شكل شعر: "ايش درتلا" وهي من تأليف "السيد بومدين" يقول مطلعها:
" ايش درتلا جافي قديم الغية

بلا عيب تارك ما يسال عليا" (1). وكذلك من الأدب البنغازي البرقاوي مما جاء في شعر قصائد "لحمد رفيق المهدوي"، والمشهور بإدخال مصطلحات وكلمات بنغازية في بعض قصائده، مثل قصيدة يصف فيها "بطيخة"، وهي التي يطلق عليها العديد من الليبيين اسم "الدلاعة":-

<mark>ما غرني من شك</mark>لها الغريب

إلا اخضرار لونها العجيب

كأنها من منبت خصيب

عظيمة تشبه بالتقريب

بطنا لذات الوضع في القريب دفعت فيها كل ما في جيبي شريتها من بختي العطيب

للفطر كى تطفيء من لهيبي

وشهوة الصيام عند الشيب

ضعف قد استعصى على التطبيب وضعتها في الثلج والضريب

من مطلع الشمس الى المغيب

وحينما ظفرت بالحبيب

رشمتها وقلت يا نصيبي

وخفق القلب لدى التقليب

وصار كاليويو من الوجيب

فانفلقت بيضاء كالمشيب

أو كبياض البؤبؤ المعيب

أو مثل لون البرص المريب

بذورها كالبعرفي الحليب

أو كاختلاط الملح بالزبيب

حامضة تدعوالي التقطيب

مع ملاحظة ان المقصود بالضريب هو الثلج والصقيع ، "اليويو" هو أحد لعب الاطفال التي تتحرك، اشتهرت في الزمن الذي قيلت فيه القصيدة، و"الوجيب" هو الخفتان. مع الإشارة إلى ورود كلمتين عاميتين، الأولى "العطيب" بمعنى السيء، و"الرشم" بمعنى الثقب، نجد أن هذه القصيدة غير مدرجة في الأدب الليبي وغير معترف بها لأنها جاءت بإحساس ومصطلحات من لهجة بنغازية، وفي المقابل هناك اهتمام بما ألفه بالفصحى حتى وإن كانت لا تعطي علامات أكيدة عن الأدب في ليبيا. إضافة إلى هذه الأشعار كانت قبلها نهضة شعرية جاءت باللهجة البرقاوية لعدة مناطق كالرج والبيضاء ودرنة وطبرق وبنغازى.

نجد في الأشمعار النبغازية باللهجة بالبنغازية والإحساس البنغازي والبيئة البنغازية، وهي تصور أزقة وشموارع بنغازي القديمة، وهي من مقومات

الهوية البنغازية وأدبها الت<mark>ي تساهم في إثراء الأدب</mark> الليبي والهوية الثقافية الليبية.

كما ظهر عدد من الشعراء اليهود يألفون أشعارهم باللهجة البرقاوية مثل الشاعر "بوحليقة" (أربيب كليمنتي) وهو من يهود ليبيا، والذي من أشهر قصائده قصيدة بالشعر "العكنسي" يقول مطلعها: بيضا لبست ثوب ازرنقي...

جت ترشنقي ...

حاكم ويراطن بغلنقي

بيضا لبست ثوب أزرق ...

جت ترشق ...

قدمها دوبه لرض يطق

تخف اللي عقله واثق ...

يتم سلنقي ...

مجروح وجرحه بعشنقي (2).

ومن ضمن الأشعار الليبية ما جاء بإحساس يهودي ليبي كذلك كانت كلمات هذا الشاعر في قصيدة "لابس جديد الرنة" والتي يقول مطلعها :" ذبلهن غلا لابس جديد الرنة ....

سامرات ما نوم العرب ذاقنه

ما نحسبك تنسيني

في قولتك في بوي تسوى عيني

دینی علی دینك ودینك دینی

### كنز الكلام (5)

### كروم الخيل، ليبيا

#### وهاج الغديد

تعتبر بداية البرودة في أواخر الخريف هي بداية

( روفه\_الدعبوب )

ولهذا فإنك تجد الكثير من الشعراء قد تحدثوا عن طبع الفحل حال هيجانه، ووصفوه بدقة، وشبّهوا تصرفاته بعدة تشبيهات بليغة منها امتناعه عن الأكل، وتحطيمه

#### (( ما عاد منبوتة وطاه قطفًا

### ادُّوشَن وْ عاليت الحطب دهكلها.))

يسمحن فالحلّاب بزوره.))

(عبدالسلام\_الحر)

وتشبيهه بزبد البحر الذي يسببه تلاطم أمواجه بجرف

لأهم المواسم التي ينتظرها أسياد الإبل، لأنها بداية هيجان الفحول وتكاثر المال.

#### (( وبدنو المرازم وين صقّع خفّه

#### اطّرْغُن معا موجة أهواج فحلها .))

للشجيرات الصغيرة بزُوره :

( روفه\_الدعبوب )

(( يطُّحُون كيف الدبابه

#### (( وهاج الغديد الحجل بو صرعوفه

#### بدا فالحطب والحيط بددهكيله.))

( عبدالسلام\_بوجلاوي )

إفراطه في إفراز لعابه الذي يكسو منخاره ورأسه، صخرى:

#### يا سيدي عمران الواق

من أولئك الكثير (7).

• الهوامش:

1979 ، ص 133.

6 - المرجع السابق ، ص126<u>.</u>

بمعنى يا سيدى "عمران" الوافى اجمع بينى وبين

أحبابي. فيها دعاء بان يجمعه الولى الصالح بمن يحب

وأشير بأن دور اليهود في الأدب الليبي خاصة في

<mark>الأشعار الغنائية استمر إلى عام 1967م وقد اشتهر ا</mark>

وهناك أدب لمدن أخرى ومناطق برقاوية تختلف آدابها

حسب اللهجة، كل منها فيها كلمات من لهجة مدينتها

أو منطقتها إضافة إلى البيئة التي لها دور في ابراز

الكثير من المصطلحات مثل الأدب الدرناوي وهو الذي

1 - "هل سمعت هذا اللون من الموسيقى ؟ تعرف إلى الأغنية

.http://www.hafryat.com/ar/blog/?

2 - https://www.youtube.com/watc

h?v=Eg99PLrV6UM&feature=youtu.be

3 -https://ttsaadtt.yoo7.com/t8-topic1-

4 -https://www.ahewar.org/debat/

show.art.asp?aid=413681، اطلع عليه بتاريخ

5 – سليمان كشلاف ، دراسات في ال<mark>قصة الليبية القصيرة ،</mark>

منشورات المنشأة الشعبية للنشر والت<mark>وزيع والاعلان، ط1، يونيو</mark>

7 -https://www.ahewar.org/debat/show.

art.asp?aid=413681، 2021/5/13 اطلع عليه بتاريخ

اطلع عليه بتاريخ 2021/5/14.

اطلع عليه بتاريخ 2021/5/20 ،

2021/5/13.

language content entity=ar. 132021/5/.

تكون بإحساس ولهجة درناوية وغيره .(يتبع)

#### لايم بيني وبين اولاي "، نمشي امعاك للنيران دون الجنة "

بمعنى "ذبلهن"، حب الذي يرتدي خلخال جديد اسمهرن ما نوم الناس تمتعن به، أنا لم أتوقع أن تنساني من قولك لي في أبي تساوي عيني، ويقصد بمن ذبل العيون وما يحس به. وهو هنا يعبر في شعره عن المعاناة التي تعرضت له حواسه خاصة العيون من تعب في السهر والتي لم تأخذ وقت للنوم مثل كل الناس بسبب النسيان وتجاهل حبه رغم العهد بأن لا ينساه (3).

في قصة "ستشرق الشمس يا طفلي" من المجموعة القصصية "الضجيج " لمحمد المسلاتي التي ضمت ثلاثة عشر قصة قصيرة، ظهور للهجة البنغازية في الحوار الذاتى للقصة حيث نجد ذلك في المونولوج الذي يقول: - " - ايش اندير... يا رب؟ " (4). ونلمح مصلح اللهجة البنغازية كذلك في الحوار من نفس القصة: - " - لا حول ولا قوة الا بالله .. العيل

ايش .. اندير .. العيل ... نزح ....كلمات باللهجة بالبنغازية بها يتشكل الأدب البنغازي الشعر والنثر والقصة والراوية المكتوبة والشفوية والأمثال البنغازية مثل "راقد الريح تنبح عليه اكلاب السبخة"، " أيش اللي شيب حمير الفندق واحد ..... " وغيره .

انتشرت الكثير من الاشعار اليهودية باللهجة البرقاوية الرجاوية والبنغازية، وهي من الأدب البرقاوي الليبي <mark>وكان أشهرها في بنغازي شعر يقول مطلعه</mark> :– أنت يا غريفة فيك الضي

#### وفيك ازويل ايعز علي

بمعنى أنت يا غريفة فيك الضوء، وفيك شخص اعتز به وارتاح له، فيها مدح للمكان ، وأخر يقول مطلعه :- "

رغاوي وجهه في الامثال.)) (حسن لقطع) ( تمّن ازباده فوق من خرطومه

موجه ورا موجه وعاقد كيره.))

(على بو اسليم)

وصوت الهدير الذي يشبه رزيم الرعد تارة ، وكصوت الضرب بالدفوف تارة أخرى.

(( هديره بندار يْزَعنف

(( كما موجه في راس حجف

كيوفي فيضه ما زال. )) (حسن لقطع)

(( رعد في تاو الشتا زعناف

إن هدرية ساعة لمدود.)) ( بوكريبه العوامى ) وأما "صريف أنيابه" نتيجه إحتكاكها ببعضها فيشبه صراخ إمرأة في بعض أحيانه، وكصوت الصافرة في أحيان أخرى، أو كصوت جرارة البئر (البكرة)، ويسمى "زقيق" و"صكيل" و"صريد" .

(( صكيل أنيابه وين صرف

تُقول عُياط وخيذت مال. ))

(حسن لقطع) (( هديره كي اتّلتيل الرّعود

وصرف الناب جرّارة مجرّ.)) (عبدالسلام بوجلاوي)

> (( وان دارت حشف فوق تيغي قلالي أنيابه صكايل

يْصرّن كما مِقط جرّار عايل.))

( ادريس الشهيبي ):

(( تصریدة أنیابه صفافیر

تجيب قرن منها ذهايب.))

(خالد ارمىله)

رجليه، و"الميزرة" هي التلويح بالذيل للأعلى والأسفل،

زعيم ألمان

ساما رفع راسه مع تخزيره

حضر حفلة تخريج اركان.

عليه الحيّل دارن طار.

تفوح بنّته هايج اصنانه فاح

جابت حيّلُها هدّاده، مفتاح لمدنى.

متْجَوشن يْدُوريْ بلا ورقيله.

تغيّض و قفّلهن أبواب الملهي.

فحلها ايسوّط بذيله. ب

ملازم اشرب من كونياك وبير.

عبدالسلام\_بوجلاوى

روفه الدعبوب

لاش بوجويعان

مفتاح بوعميه.

وهو في تلك الحالة مع كل ما سبق ذكره من التصرفات،

الغضب والهدير مع لعاب يسيل وتفحيج وبول ؛ أشبه ما

يكون بحال من شرب خمراً حتى الثمالة، حتى قيل في

حَشَّاشِ منطني خَصَّن عليه كُيوفه

تقول عبد في سَكْره البوري هفّه

وعشار فيه بوفطرين سكران منقلى

ىبقى تقول سكران بخمور

على بواسليم .

على الساعدي.

مفتاح المدنى.

ماشاءالله الفاخرى

لينثر بوله وينشر رائحته لجذب المجاسير من الإبل:

فُحّجْ ضرب مَيزر ومد اسهومه

يْمَيزر ويواطى ويشيل

بعد ميزر سمح التصوير

يميزر بذيله منقلى سكراف

وین بُ غیظ ضرب میزاره

وشُبّه صريف الأنياب أيضا بصوت عجلات القطار على القضبان، وكذلك صوت جنزير الدبابة: ازرق نیبانه حس عجل

رسمهن رُيس فوق قضيب .

ابراهيم بوصوكايه

● صكلة أنيابه وين ما تزّاقه

تقول سيربلدوزر قوي تصريده.

عزالدين الشهيبي

• عياط سلاسل كترابيل

مع صوّان

بْ غيضه يسهك فالنيبان .

على الساعدي

وأما "الورورة"، وهي كيس يُخرجه الجمل من رقبته ويملؤه بالجشاء (يتقرع فيه)، وهو الذي يسبب صدور صوت الهدير، ثم ينتشلها كإنتشال الرجل للدلو الكبيرة من البئر (الفراز) – في أشهر تشبيه لها . وْراسه رفع بالقوّ و شُرشُفّا

تُقول دلو تدُّلْقم معا ناشلها.

روفة الدعبوب

الطرفه اللي صَبّاه زُعل م النّته

اطُلَقها تُقول فراز فيد تشادي.

امبوله تُنفّج من سبب نفخته

وين ما ترد الريح ترجع عادي.

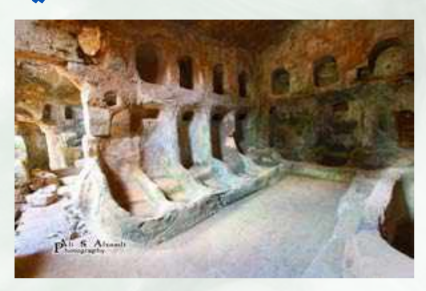
محمد بوعوصه

ورُورْته تقول فراز من معلاقه

تطوطح على جرار بيراجعيده.

عزالدين الشهيبي ومن تصرفاته أيضاً حال هيجانه هي "الميزرة" مع تفحيج

## الحمامات النسائية في قوريني



ريم سعد، ليبيا

بما أن موضوعنا له علاقة وثيقة بالنساء الإغريقيات يجدر بنا الخوض والتحدث عن الحياة الإجتماعية للنساء

كانت النساء الإغريقيات الحرائر مستثنيات من المواطنة، وتشير بعض الأدلة إلى أن حياتهن كانت مقيدة ومحجوبة من نواح أخرى أيضاً، وإن اختلفت العادات من مكان لأخر. يبدو أن أكثر الإغريق كانوا يرون أن الفتيات الاسبرطيات يتمتعن بحرية زائدة، وكانوا يستهجنون ارتدائهن السراويل الصغيرة أثناء ممارستهن التمارين الرياضية مع الفتيان، أما في منزل غنى بأثينا مثلاً فكانت النساء يعشن في قسم منفصل من البيت تقفل أبوابه أثناء الليل، والهدف منه كان على الأرجح هو منع الرجال من الوصول إلى الخادمات، لأنهن إذا حملن أو ولدن فسوف تضعف فائدتهن في العمل، وسوف تصبح في البيت كريمة، كان بإمكان النساء الفقيرات أن يعملن عند الناس،

أفواه جديدة لابد من إطعامها، ونحن نعلم أيضاً أن النساء المتزوجات المحترمات كن يرتدين الحجاب عند الخروج من المنزل عادةً، ولا يغادرنه وحدهن، ولا يجوز أن يتكلمن مع أحد في الطريق.

كان الإغريق يحبون الحفلات، كما تدل أعمالهم الخزفية، ولكن يبدو أن جو حفلاتهم كان مختلفاً كل الاختلاف عن جو الاسترخاء الذي يجمع بين النساء والرجال من النبلاء في رسوم المدافن المصرية، وقد لا يقابل رجال الإغريق نساء أصدقائهم أبداً، وإذا قابلوا امرأة في حفلة ما فهي حتما امرأة تحترف مهنة الترفيه، وقد بلغت الشهرة. ولم يكن مجرد مومسات بل كنّ يجدن الغناء والمحادثة والرقص، ولكنهن لم يكن محترمات أبداً، لأن مفاتنهن هذه كانت معروضة للبيع.

لم يكن خارج البيت نشاط متاح لسيدة إغريقية من عائلة

– الليبي [18]–

• الحياة الاجتماعية للنساء الإغريقيات:

ولكن السيدة لا تستطيع ذلك، لم يكن أمام المرأة أن تصبح ممرضة أو ممثلة أو كاتبة أو أي شيء من ذلك؛ لأن هذه المهن لم تكن متاحة للإناث. ويبدو أن الإغريق كانوا في العادة يعتبرون الفتيات غير جديرات بالتعليم، أما في البيت فكانت هناك أشغال كثيرة؛ إذ كن يغسلن الملابس ويصنعنها ابتداءً من غزل الخيوط ثم حياكتها لصنع النسيج، وقد كان تدبير أمور البيت شاقاً ومضنياً.

من الصعب أن نقول أشياء عامة حول النظرة إلى المرأة في اليونان، ومن أسباب ذلك أن الأدب لا يكاد يذكر شيئاً عن الحياة في المنزل، ولكننا نعلم أيضاً أن النساء كن يذهبن إلى المسرح في أثينا، ولابد أنهن كن يشاهدن ويستمعن إلى الشخصيات الأنثوية الكبرى في التراجيديا الإغريقية، مثل انتيغون والكترا وجوكاستا، وميديا، وغيرها من الأدوار الأنثوية المتنوعة جداً، ولا يمكن أن يفهمنا؛ إذ كن مجرد شغالات هامشيات.

كما أنك تجد على شواهد القبور والمزهريات صور زوجات وأمهات راحلات يودعن عائلاتهن، ويوحي هذا الأمر بحنان عميق، ولا تجد ما يشير إلى الازدراء في معاملتهن، بأن تحجب وتعيش حياة معزولة. لقد كانت زوجة سقراط تناكده باستمرار وهي حتماً لم تتصرف بصورة خانعة، ولابد أن تكون هناك زوجات كثيرات مثلها في اليونان القديمة، ففي المحصلة يستحسن أن نكون حذرين حين حكمنا على مواقف الإغريق من المرأة.

قال هوميروس: "لا شيء أجمل من أن يعيش الرجل وزوجته معاً في وحدة حقيقية، وأن يشتركا بالأفكار نفسها"، وكان جميع الإغريق المتعلمون يقرؤون هذا الكلام.

ومن خلال الاطلاع على العديد من الصور التي تبرز لنا طبيعة زي نساء الإغريق اتضح أن أغلب ملابسهن خاصة في المناسبات العامة عبارة عن ثوب فضفاض بأكمام طويلة وكانت النساء خاصة من فئات المجتمع العليا يحرصن على أن يتقلدن المجوهرات كجزء مكمل للزي.

كما استخدمت المرأة كذلك الكحل لخط العينين والى جانب ذلك شاع استخدام أدوية وتراكيب لتفتيح لون البشرة منها ماء الكراوية والزعفران المخلوط بالدقيق، ويشير البعض إلى مادة كانت تسمى الكلكون ومعناها لون الورد. وكانت تستخدم لتحمير الخدود، وكذلك تفننت الماشطات في صناعة مواد التجميل، ويشير البعض إلى تركيبة كانت تصنعها الماشطات وتتميز بارتفاع ثمنها وكانت تسمى "اسفيداج العرائس" كانت ضمن ما تستخدمه الماشطات في تجميل الفتيات المقبلات على الزواج.

وتميزت عطور النساء بالتنوع ، وكان أهمها عطريسمى ماء الخلوق وهو خليط من نسب من ماء الورد والند والكافور ، وقد بلغ من ارتفاع ثمن هذا العطر أن باعة الطيب كانوا يغشونه بإضافة نسب من الزعفران إليه، وكان الأثر السيئ للزعفران بالرغم من طيب رائحته أنه كان يترك أثراً بالملابس، إضافة إلى ذلك انتشرت أنواع أخرى من العطور النسائية مثل اللخالخ والصندل والساهرية والأدقال والبرمكية والبنفسج، وقد تميزت هذه العطور بأثمانها الغالية، نظراً لخلوها من مادة الزعفران، وقد شاع بين النساء من الطبقات الفقيرة التعطر بعطر يدعى الغالية، وكان يتميز برخص ثمنه وكانت تقبل عليه الإماء والجوارى.

ومن الأمور التي لا تقل دهشة الإنسان منها عن دهشته من أي شيء آخر في هذه الحضارة، أنها ازدهرت من غير أن يكون لها عون أو حافز من المرأة، لقد قام عصر الأبطال بفضل معونة النساء بجلائل الأعمال، وبهذه المعونة أنتج عصر الطغاة روائع الشعر الغنائي، ثم اختفت النساء المتزوجات من تاريخ اليونان بين يوم وليلة. كأن الأقدار قد أرادت أن تدحض حجة القائلين بان ثمة ارتباطاً بين مستوى الحضاري في بلد ما ومركز المرأة فيه.

#### محمد بوستة انموذجاً..

### حيوية الأداء الشعري

#### عبد الرسول محمد، ليبيا

لكي يضفي الشاعر بعضاً من الحيوية والحركة في النص الشعري وكسر حاجز الملل كما النحات الاغريقي في العصور الكلاسيكية بعد أن امتازت تماثيل العصور السابقة للعصر الكلاسيكي بالجمود والسكون كما في النحت المصري القديم، كما الحركة في فن الرسم، وهي تعني مرور الوقت سواء كان فعلياً أو وهماً، لذلك يعتبر الوقت والحركة عناصر أساسية في الفن بالرغم من أننا قد لا نكون على علم بهما.

قد يشمل العمل الفني الحركة الفعلية، أي أن العمل الفني نفسه يتحرك بطريقة ما، أو أنه يتضمن وهم الحركة. كذلك النصوص الشعرية هناك نص استاتيكي ثابت وله خواص شكلية محددة إيقاع ووزن وشخصيات، أما النص الديناميكي هو النص المشبع بالحركة، والنص الذي ينساق وراء التأويل، أو يوضع تحت المنظور التفكيكي، وهنا سوف نتحدث عن النقل والحركة في النص الشعري للشاعر "محمد بوستة"، وعندما يستعمل الشاعر الضمير بنهج تبادلي، والضمير يعطي دلالة الغياب مما يدفع المستمع إلى البحث عن ما ورائيات النص ويدخل إلى متاهة التأويل محاولاً فهم ماهو غائب في معنى النص، وهذا يزيد من القيمة الشعرية وتتنوع صيغ الضمائر؛ فمنها ما هو "متكلم، ومنها ما هو غائب"، وأيضاً منها ما يشير إلى "الإفراد، أو إلى الجمع"، ومنها ما هو "متصل، أو منفصل".

## الهوية والإبداع في إقليم برقة (1)



منعم العبيدي، مصر

كان الأدب العربي على مر التاريخ لساناً للعرب وديواناً لهم، يوثق كافة مناحي حياتهم اليومية، ويعبر عن هويتهم العربية، ويعد الأدب البدوي في "برقة" جزءً أصيلاً من الأدب العربي، ميزته روح البادية التي حفظت لهجته العربية القديمة، بثرائها بالمفردات وبلاغة التعبير، ومن المشهور أن المعاجم والقواميس العربية جُمعت من البوادي العربية؛ جمعها العلماء كأمثال: سيبويه؛ وقطرب؛ والأصمعي؛ وأبي زيد الأنصاري؛ وغيرهم ممن كانوا يرتحلوا للبوادي فيجمعوا كلام الأعراب وأشعارهم.

كان الطمت ما تقعد مصابي

عصر وريح هبت للروايا

للمصدار تزاين اتزابي

نين اهلبت مطلاق الشلايا

يوم الغب تصبح في مجابي

فيهن صاف نوار اللوايا

صيفت عقل صاير نين هابي

من تهليب السيات الدمايا

لن أفسح المجال لنفسي لتاويل النص الشعري أو للقدعة الأولى لأنه ليس هو المغزى وراء كتابة هذه المقالة بل المراد منه تبيان البراعة الشعرية لدى الشاعر، وهذا ما سوف يتبين في النص الثاني أو القدعة الثانية:

سیلن یا امواقی

زاعب دمع كي نقط البراقي اللي ماالارض في النازل يلاقي

نين اقعدت كي لون المرايا

واللي هذا فازع يا نياقي

جلو كيف تجلاي الرعايا

لاجل السيل ماله شي امتاقي

وین ایزم ویروح هتایا

ونا من العيب ما نزمط ارياقي

عرض وطول واخذ في غاية

سیلن یا ملایا

لكن مدات تكمن في سوايا

ترجن فيش

حيث امتاز الشاعر "محمد بوستة" في هذا الصور الشعرية بالحركة الابداعية التي تعكس براعته في البناء الفني للصورة الشعرية وسيطرته على لغته الشعرية وقيمتها المعرفية. وبهذا فان البناء المعرفي والفني عنده يعتمد على إنتاج الصورة الكلية باستخدام أساليب متعددة من بينها حشد الصور البسيطة و المفردة الجميلة والتداعي والتوليد والخلفية التراثية.

وهنا تكمن براعة الشاعر وإبداعه في حسن توظيف الضمائر بحسب الدلالة المراد التعبير عنها في جوهر العنى العام المراد لنصه الشعري مما يلفت انتباه المتلقي ويجذبه إليه. وهنا يمزج الشاعر بين الضمير الغائب وضمير المخاطب بصيغة مبهمة نوعاً ما من خلال الصورة الشعرية للبيت الأول من القصيدة والبيت الثاني، وهنا عندما أقول البيت الأول أقصد به المفتاح الأول إلى حين انتهاء "القدعة"، وهو ما يسمى بالبيت الشعري في الشعر الشعبي أسئلة أخرى.

#### •ما هي الصور الشعرية في القصيدة؟

الصور البلاغية الشعرية هي شكل من أشكال الصور البلاغية الأدبية المستخدمة في الشعر. وتنظم القصائد بالاستعانة بصور بلاغية شعرية مركبة من: عناصر تركيبية ونحوية وإيقاعية ومتوازنة ولفظية ومرئية. وهي تعد أدوات أساسية يستخدمها الشاعر لخلق إيقاع أو تعزيز معنى القصيدة أو التركيز في وصف الجو العام للقصيدة أو الحالة الشعورية لها. ويمكن تحليلها من خلال بيان عناصرها (المستعار – المستعار منه)، (نوع الاستعارة – بيان و ظيفتها) والصورة الشعرية على ثلاثة أنواع هي:

- الصورة الشعرية المفردة: يكتفي الشاعر فيها بتصوير التشابه الظاهر والحقيقي بين الأشياء، ولا يستخدم المعنى النفسي.
- الصورة الشعرَية الركبة: يجمع فيها بين ما تراه عينه، وما تشعر به نفسه وعاطفته.
- الصورة الشعرية الكلية: تكتمل في هذه الصورة المعاني التجسيدية، والنفسية، والتعبيرية للتعبير عن التجربة.

كما نظم الشاعر "القدعة" الأولى من:

"سيلن يامعابي

كان مغير ترجن في جوابي...

غزل الدي ماني فيه غابي

من يالاه تصدير النوايا.

الليبي [22]

كذلك قال "الجاحظ" واصفاً بلاغة أهل البادية: ليس في الأرض كلام هو أُمتع ولا أُنفع ولا أنق ولا ألذ في الأسماع؛ ولا أشد اتصالاً بالعقول السليمة؛ ولا أفتق للسان؛ ولا أجود تقويماً للبيان؛ من طول استماع حديث البدو العقلاء الفصحاء.

وقال ابن المقفع: أي حكمة تكون أبلغ أو أحسن؛ أو أغرب أو أعجب من غلام بدوي لم ير ريفاً؛ ولم يشبع من طعام؛ يستوحش من الكلام؛ ويفزع من البشر؛ ويأوي إلى القَفر واليرابيع والظباء؛ وقد خالط الغيلان؛ وأنس بالجان.

فكانت حياة البادية التي اتسم به الأدب البرقاوي عاملاً هاماً في الحفاظ على أصالة الأدب وسلامة المفردات بلهجة بدوية لم تشبها مفردات أجنبية متسمة ببلاغة التعبير وعمق الأسلوب.

ومن أهم ما يميز الأدب في "برقة" بشكل خاص، هو شيوع استخدامه عند كافة فئات المجتمع، فهو يمارس بكثرة ويتخلل في كل مناحي الحياة، ويروى من قبل الجميع، سواءً نقلاً عن الإسلاف جيلاً بعد جيل، أو نقلاً عن شعراء معاصرين.

ولم تكن ممارسة الأدب البرقاوي من التغني بالأشعار والأناشيد وسيرد القصص والحكايات وغيرها من صنوف الأدب، قاصيرة على فئة معينة من الأدباء أو الشعراء المحترفين، بل أحتفظ الأدب في برقة بمصاحبته القوية لكل ممارسيات وأعمال الحياة اليومية لأفراد المجتمع كافة.

وتبرز البلاغة في البادية حتى اثناء تبادل الحديث العادي في الحياة اليومية من خلال حسن اختيار المفردات والمصطلحات في علي سبيل المثال لا يطلق البدو على "أم الأب" أو "أم الأم" مصطلح: "جدّة" – لوجود العديد من المعاني الكريهة لهذا المصطلح في اللغة؛ مثل، الجُدَّة: جُزْءُ

الشيء يخالف لونه لون سائره، الجِدَّةُ: وجه الأَرض، الجِدَّةُ: قلادَةٌ في عنق الكلب، ولكن أطلقوا عليها: حن – من الحنان، والرقة، حنَّ للشَّيء: اشتاقَ وتاقت نفسه إليه، حَنَّ العُودُ: صَوَّتَ العزف عنْدَ النَّقْرِ، حَنَّتِ النَّاقَةُ: أَحْدَثَتْ صَوْتًا وَهِيَ تَمُدُّ عُنْقَهَا شَوْقاً إلى وَلَدِها.

كذلك من فرط بلاغة بادية برقة والتي ينتشر فيها تعدد الزوجات هو عدم إطلاق مصطلح: "ضُرّة" على إحدى زوجتي الرجل، لأنها لن تضر الأخرى، ولكن يطلق عليها: شريبة، لأنها تشرب مع الأخرى من نفس القدح، الشَّرِيبُ: الذي يشارك في الشُرب أو ورود الماء.

ومن جماليات الأدب االبرقاوي أنه لم يصاحب المناسبات الاجتماعية المختلفة كالأفراح والاحتفالات عن طريق الغناء والرقص والموسيقي والمناسبات الحزينة عن طريق الرثاء و البكاء على الأطلال فقط، ولكنه تواجد و بدا متجليا في العديد من الممارسات اليومية العادية، كأناشيد طحن الحبوب أو ما يسمى "مهاجاة الرحى" التي تتغنى بها المرأة البرقاوية كل يوم وهي تحضر الخبز والطعام، و الغناء للأطفال أو ما يسمى بالترجيب أو الترقيص والروايات والقصص والأحاجى والألغاز التي تروى للصغار والكبار بشكل يومي، وغيرها من الأشعار والأناشيد التى صاحبت المزارع البدوى طوال رحلة محصوله منذ الدعاء لله طلباً للمطر، ثم الإنشاد طلبا للمباركة في البذور التي يغرسها، ثم الغناء في وقت الحصاد ودرس المحصول، وكذلك الغناء أثناء الرعى وملء الماء من الأبار وجز صوف الأغنام وصناعة الأدوات وغيرها من الأعمال والممارسات اليومية.

كما قام الإنسان البرقاوي أيضاً بتوثيق العلوم والثوابت بالأشعار والأناشيد مثل توثيق مواعيد مراحل الزراعة ونوًات الطقس وأسماء النجوم ومواقيتها والفوائد

الطبية للأعشاب وطرق الصيد والمعارك الحربية والتاريخ والطبيعة الجغرافية لبيئته وما يعيش فيها من حيوان وغيرها من العلوم والخبرات والعادات والممارسات اليومية المختلفة.

ويمتاز الأدب البرقاوي ببلاغة الوصف وإتقان أساليبه الجمالية المختلفة فضلاً عن القدرة الفائقة على تركيز وتكثيف المعاني الكبيرة في عبارات وجمل قصيرة، ولا يخلو من استخدام أسلوب التشويق في السرد والشعر واحتواءه على فكرة مفيدة ومغزى قوى مع حفاظه على الهوية العربية والتزامه بالحياء الأدبي والرمزية البليغة. وكذلك يتدرب الأديب البرقاوي منذ الصغر على التحدي والاستحضار الفوري للإبداع والقدرة على المناورة بالأدب والأشعار، وهو ما كان يسمى قديما ببيت الجلاس، والذي يعد صورة تتشابه في كثير من ملامحها ببيت الشعر العربي القديم في سوق عكاظ.

حيث يتباري شباب الشعراء في هذا البيت بالأشعار والببلاغة مع وجود حكّام متخصصين، ولا تقتصر المبارزة بالشعر والتحدي بين الشباب وصغار الشعراء فقط، ولكن أيضا يعتبر "القنّير" وهو لون من ألوان الشعر البرقاوي الخاص بموسم جز صوف الأغنام؛ من أهم مظاهر التحدي والمباراة بين كبار الشعراء، والذي يحرص على حضوره الجميع ويعد بمثابة مهرجان شعر سنوي كما سنوضح لاحقاً.

بعض صور الأدب البرقاوي وعلاقته بالومضة الأدبية الحديثة:

## أولاً: غناوة العلم: غناوة العلم الومضة التراثية المراثية التراثية المراثية المراثية

غناوة العلم لغوياً، غناوة من الغناء وعلم من العلامة والأثر الظاهر كالجبل، وأيضاً علم تعنى سيد القوم، وهذا هو



المقصود من الغناوة حيث يقوم الشاعر بنظم الغناوة بطريقة مكثفة جداً ومركزه ليقوم بإيصال فكرته ببلاغة سيد القوم الحكيم الذي يترك بغناوته علامة وأثراً لدي السامع.

وغناوة العلم هي ومضة تراثية بديعة تتفوق في رمزيتها عن الومضة الأدبية الحديثة ، والومضة في اللغة من "وَمضَ"، وومضَ البرقُ: لمع خفيفاً، وأومضَت المرأةُ: سارقتِ النّظر، وأومضَ فلانٌ: أشار إشارة خفية.

"وفي هذا المعنى شيء من اللّمعان والتلألؤ والتألّق والإشراق والتوهّج وفيه شيء من الإدهاش والتشويق وفيه شيء من الإدهاش والتشويق وفيه شيء لَخر من الشفافية والغموض الأسر وعدم الايضاح لكلّ شيء. وفيه شيء لَخر من التكثيف والاختزال والاقتصاد اللّغويّ. وقد قيل: "البلاغة هي الايجاز" كما قيل «خير الكلام ما قلّ ودلّ». «ويتداخلُ مع معنى الومضة، البرقية ولذلك يقال: «القصيدة البرقية، القصيدة الومضة وهي قصيدة مكثفة ومختزلة جداً".(1) ونختلف مع من قال إن الومضة لون أدبي جديد مبتكر حديث، فلو بحثنا في التراث العربي القديم لوجدنا الومضة بكامل رونقها تبرز في العديد من المواقف

ونختلف مع من قال إن الومضة لون أدبي جديد مبتكر حديث، فلو بحثنا في التراث العربي القديم لوجدنا الومضة بكامل رونقها تبرز في العديد من المواقف والكتابات، فمثلاً هذا حكيم العرب "أكثم بن صيفي" يومض بحرفه ويقول "تباعدوا في الدار؛ تقاربُوا في المودة".وهي ومضة عريقة مكتملة الأركان تنطبق عليها كافة شروط الومضة الحديثة.

## عمتي طرابة

### آمنة محمود الواسطة، ليبيا

مُصدرًا صوت طقطقة، قال مُتلذَّذًا:

- لنقنه الربّ الّي ما ربّ طرابة ما ينفع .

قلتُ أنا بكلماتِ مُتلعثمةِ بعد أن استعدتُ القنينةَ في

الربّ اللّي مو ربّ طرابة • • لا تشريه، ولا تشقابه.

ضحك الجميع ضحكةً صاخبةً بتعجّب، بعد أيّام التقتْ

جدّتي بالعجوز طرابة فأخبرتها بشتّاوتي، قالت جدّتي

أنها ضحكت كثيرًا قبل أن تخبرها أنّها ستحتفظ لي

بِقنّينة رُبِّ في كل عصرة؛ صارت بعدها تفتقدني كُلما

غبتُ عنها، و تسأل عن أحوالي حينَ تُلهيني الأيّام عن

زيارتها، و تقصد بيت جدّي فقط لتطمئن عليّ.

في الخامسة من عُمري كانت جدّتي تُرسلني لجارتنا في الشارع الخلفي "حنّي طرابة" لأشتري منها قنّينة

كانت عجوزًا بشوشةً تتربّع وسط سورها الواسع واضعةً حلَّةً كبيرةً مملوءةً بالماء و التَّمر على منصاب تحرَّكهُ حركةً دائريَّةً ببطع، وبجانبها سلَّةُ سعف تصفّ فيها قارورات الربّ الجاهزة للتسليم.

أدخُل فتنظُرُ إلىّ بابتسامة وقد ضيّقتْ عينيها:

- تعالى جاي يا ابناخية خيريّة آهي شيشتكم.

- خذي هالشويشة امودة من حنّك طرابة، تعاودي

تناولني قنّينةً متوسطة الحجم فأناولها ثمنها، ثمّ تمدّ يدها لتُعطيني قنّينة صغيرة قائلة:

تكبر*ي* و تذكريني بيها .

طرتُ من السعادة، أخذتها راكضةً لمنزلنا، قلتُ لهُم إنّها لي وحدي، أذكُرُ أنّ والدي طلب منّي أن يتذوق الربّ، سكبَ قليلًا منه في غطاء القنينة، تحسّسه بلسانه



اليوم في بوادي إقليم برقة العظيم بغرب مصر وشرق ليبيا؛ معتمدة شعبياً كفن أدبى عربى مقولب له خصائص وشك<mark>ل محدد وواضح ومعايير صارم</mark>ة.

ولو قارنًا الومضة الحديثة بهذه الألوان البديعة، لاكتشفنا أ<mark>ن الومضة الحديثة ما هي إلا صورة واحدة فقط من</mark> صور هذه الألوان البليغة المكثفة، ولسلمنا بأن الومضة الحديثة مازلت تحبو بجوار هذه الألوان الأدبية الميزة في تنوعها وبلاغتها وتكثيفها و رمزيتها وحتى في الموسيقي وطريقة الأداء. وسنتناول ما سبق وندلل عليه بأمثلة تراثية:

تعد "غناوة العلم" من أكثر ألوان الأدب شهرةً واستخداماً في المنطقة المنوه عنها، وذلك لعدم ارتباطها بمناسبات معينة تؤدى فيها، بل أنها تؤدى في أي وقت حسب الموقف الذي يمر به الإنسان في حياته اليومية رجلاً كان أو امرأة، وسواءً كانت الغناوة قديمة أو حديثة، سواءً كان هو صاحبها أو فقط ناقلها ومؤديها، وسواءً كان يعلم صاحبها أو يجهله، ف الغناوة في برقة تتفوق حتى على الأمثال الشعبية في انتشارها وكثرة استخدامها.

(يتبع)

والومضة أبنة شرعية لأدب التو<mark>قيعات العربي، وروادها</mark> في العصر الحديث "عزّ الدين الم<mark>ناصرة"، "أحمد مطر"،</mark> "مظفّر النواب"، و"نزار <mark>قبّاني"، ثم انتشرت بشكل</mark> ملحوظ بين الأدباء وظهرت لها روابط ومسابقات في أخر عشر سنوات تحديداً؛ وتم الاستقرار على قالب وشروط محددة لها واعتمدها كفن ولون أدبى جديد لا يزيد عن تسع كلمات موحية. ومن الخصائ<mark>ص التي تميزها:</mark>

- العنوان/ الذي لابد أن يكون على صيغة النكرة وموحياً يلخص النص ولا يكون جزءاً منه

-السبب / وهو الشاطرة الأولى في الومضة والتي تستعرض عناصر قصتها والحدث الوحيد فيها.

-النتيجة/ والتي تبر نتيجة للحدث غير متوقعة ومباغتة، تصيب المتلقى بالدهشة والإبهار.

الومضة الحديثة تعتبر حقاً لوناً أدبياً جميلاً ومتقناً بلا خلاف، ولكن زعم البعض أنها بهذه الشروط والخصائص تعد لوناً وفناً جديداً مرتبطاً بالحداثة حصراً ونفيها عن التراث العربي كقالب أدبي معتمد؛ هو ما نختلف فيه معهم بشدة لأننا نعلم أن هناك ألوانا تراثية عربية أصيلة مثل "غناوة العلم"، و "الشتّاوه"، و "القدّارة"، وغيرها من ألوان الأدب العربي الأصيل الموجود منذ القدم، وحتى

كانت تلك أولى مُحاولاتي لدخول عالم الصّوب، علمتُ بعدها أنّ الكلمات بإمكانها أن تحفرَ لك مطرحًا في قلوب النّاس، و أنَّهُ بإمكانِ المرءِ أنْ يحتلُّ قلوب الأخرينَ فقط بِلسانهِ دون كُدٍّ أو جُهد.

[27] الليبي **- الليبي** [26] شؤون ليبيـــــة

### كلية الاقتصاد تودع استاذها الكبير..

## الختام ليس مسكا



سارة الشريف، ليبيا

قال الحسن البصري يوماً:

ـ (( إنما أنت أيام مجموعة، كلما مضى يوم مضى بعضك )).

مسكاً ، بل كان دمعاً مسكوباً وبحرقة.

مضى بعض بعضنا مع أستاذنا ومعلمنا ومربينا يقول "عبد الرحمن منيف": (( نحن بشر هذه وزميلنا، الأستاذ "عماد خليفة"، الذي تقاعد اختيارياً وقرر وضع نقطة على سطر إنهاء مشواره ساعة الرحيل.)) كعضو هياة التدريس بقسم المحاسبة، حيث كانت الأسف، نحن في بلد تحكمه العادات، حتى لو حاولنا بدايته في 2003، ومن حسن حظى أنى كنت من كسرها نتبعها في اللاوعي، بحكم العادة تعودنا أن لا ضمن طلبة الدفعة الأولى التي تتلمذت على يديه، ليس نحتفي ولا نكرّم إلا في الوقت الضائع أو بالأحرى في

في المحاسبة فقط، وأيضاً كنت ضمن أعضاء نادي الكتاب، وهذا ما أتاح لى قدراً واسعاً من الاستفادة منه، ويبدو أن رقم ( 3 ) هو رقم ذا دلالة، فمثلما بدأ ختام عام 2023 لا أستطيع أن أقول عنه إنه كان به، (لا اريد أن أقول "انتهى عنده")، بدأ به في مكان أخر ربما هو الأفضل له.

الأرض، لا نعرف غير البكاء، منذ ساعة الميلاد وحتى



الفراق والوداع، الإيجابية في هذا الجانب ربما تكون فى الصدق والنوايا الطيبة التي تكون حقيقية بالفعل. كما يقال: لحظات الوداع، تُختزل فيها التفاصيل التافهة، وتتعامل مع بواطن القلب والعقل، تتألق البصيرة وتتوهج الروح.

في هذه اللحظات يكون للفراق مخالب لا تعلم ماذا تخدش فيك ولكنها تؤلك وبشدة.

#### • الختام ليس مسكا:

كلنا اليوم حاولنا تلطيف الأجواء ليكون تكريماً ولكن كنا في منتهى الحزن، نجاهد في الابتسام في وجه استاذنا، ولكن حتى هذه البسمة تتسرب من شفاهنا لتسقط وتتلاشى، والقلب يعض أصابعه ندماً على كل تقصير بقصد ومن غير قصد، على خسارة لا تعوض، وعلى شخصية لن تتكرر.

استاذ عماد، نسأل الله لك التوفيق وبداية متجددة مشرقة، ونسمع عنك كل الخير.

#### • هامش لا بد منه :

بعض المؤهلات العلمية والتدريبية للأستاذ عماد خليفة : ماجستير محاسبة. أكاديمية الدراسات العليا، طرابلس ليبيا ـ بكالوريوس محاسبة. كلية الاقتصاد، جامعة عمر المختار، درنة، ليبيا ـ إعداد مدققين وفق

معايير ضمان الجودة والاعتماد لمؤسسات التعليم العالى \_ المركز الوطنى لضمان جودة واعتماد المؤسسسات التعليمية والتدريبية مكتب الجامعة للاستشارات الهندسية، البيضاء، ليبيا \_ تدريب مدربين على منهجية الخطوات الخمس لاستراتيجيات فعالة \_ برنامج التكتيكات الجديدة في حقوق الإنسان، المكتب الإقليمي لمركز ضحايا التعذيب، عمان، الأردن مدرب معتمد لبرنامج (القبطان) للتطوير الشخصي والمهنى للرجال اجتياز اختبار مهارات التدريس للغة الانجليزية بـ 3 نقاط من أصبل 4 في الاختبارات الأساسية الثلاث \_ خريج برنامج القيادة والديمقراطية Leaders for Democracy Fellowship LDF ـ برنامج متخصص في القيادة، الخطابة والمناظرة، التواصل والتفاوض وإدارة وحل النزاعات. مدرسة ماكسويل للمواطنة والعلاقات العامة، جامعة سير اكيوز، الولايات المتحدة. ـ تدريب مدربين في التنمية البشرية والإدارية. مركز طموح للقيادة وتدريب المتميزين، البيضاء ، ليبيا. \_ ميسر ورش عمل بريدج معتمد لتوفير موارد في الديمقراطية والحوكمة والانتخابات. برنامج الأمم المتحدة الإنمائي UNDP ، طرابلس، ليبيا. ـ مرشد توعية مدنية معتمد في برنامج دعم إشراك المجتمع المدنى في المرحلة الانتقالية برنامج الأمم المتحدة الإنمائي UNDP ، وزارة التخطيط، وزارة الثقافة والمجتمع المدنى، طرابلس.

• بعض الأنشطة والإنجازات: نادى الكتاب - مدونة عماد خليفة ادريس الاقتصادية - رسائل مع عماد خليفة - تلفزيون عماد التعليمي .

[29] الليبي – – الليبي [28] شۇون عربيــــة

## نساء موريتانيا الرائعات



الليبي، وكالات

للموريتانيين، مثل أيّ شعب، عاداتهم وتقاليدهم الخاصّة، المرتبطة بالزواج والضيافة والأزياء والشاي فتختلف عادات الموريتانيين عن أغلبية العادات في العالم العربي، كما تختلف العادات في موريتانيا من منطقة إلى أخرى داخل البلاد، وتختلف أيضاً بين مكون اجتماعي ومكون آخُر، لطبيعة المجتمع الموريتاني المركّب الذي يتشكل من العرب والبربر والزنوج، ولكل منطقة عادات أهلها وتقاليدهم التي يتندر عليها سكان المنطقة المجاورة لهم. على الأقل في طريقة تطبيقها وأسلوب احترامها، ومع ذلك يتقاسم المجتمع بأسره كثيراً من العادات والتقاليد التي تمثّل الهُوية واللها للتغيير أو التبديل.

#### • عادات مور<mark>يتانية خالصة</mark> :

يعتز الموريتانيون بعاداتهم وتقاليدهم، ويبذلون جهدهم في الحفاظ عليها ويحترمونها، وهي عادات مشتركة بينهم مع اختلاف في طريقة تنفيذها، بخاصة في ما يتعلق بمراسم النواج وطقوسه، وبضيافة الغريب، والزِّيّ، والشاي.

يمر العرس في موريتانيا حسب بعض المناطق بمراحل متعددة، تبدأ باقتراح سيدة ما على ابنها الزواج، وتقترح عليه فتاة معينة، عادة ما تكون من بنات نفس القبيلة أو الحيّ أو المنطقة، وتذكر له محاسنها ونبل أخلاقها ورجاحة عقلها، ومستوى احترام والديها للعادات والتقاليد، وحتى نبل إخوتها وأخواتها إن وُجدوا.

والدة العريس هي من تتقدّم لخطبة العروس من أمها، لكن ذلك يتم بطريقة خاصة، تبدأ بشكل غير رسمي، هو عبارة عن جَسّ نبض أهل العروس حول مدى استعدادهم لتلبية الخطبة، وإذا تَأكّد لها ذلك عبّرت لهم عن رغبة ابنها "العريس"، وأعطتهم موعداً للتقدم للخطبة رسمياً، ويسمى ذلك محلياً "إعطاء اللفظ"، بعدها تستشير والدة العروس والد العروس وإخوتها استشارة يمكن اعتبارها شكلية، لأن قرار تزويج أحد أفراد الأسرة من مسؤوليات وصلاحيات تزويج أحد أفراد الأسرة من مسؤوليات وصلاحيات المرأة الموريتانية طبقاً للأعراف والتقاليد في المجتمع الموريتاني، باعتبارها المتفرغة لشؤون المجتمع والمطلعة على أحوال الناس وتفاصيل حياتهم ويومياتهم.

على احوال الناس وتفاصيل حياتهم ويومياتهم. تدعو والدة العريس وتجمع أكثر أخواتها وبناتها رزانة وخبرة في العادات التقليدية ليذهبن معها للتقدم للخطبة رسمياً عند أم العروس، بدورها تفعل الأخيرة المثل، وتُقيم مأدبة فاخرة، لا يحضرها العريس، لأن حضوره قد يُعتبر عيباً يُرد به، ولا تحضرها العروس لحيائها المفتعل طبقاً للعادات، ويتحدد خلال هذه

المأدبة تاريخ عقد قران العروسين، ولا يتحدُّد مهر للعروس، فذلك في العادات الموريتانية يُعتبر مذموماً، كي لا يظن العريس أن عروسه بيعت له.

#### • تسمين قسريَ وحف<mark>لات صاخبة :</mark>

قبل عقد القران تُقام حفلات صاخبة عند بيت أهل العروس تصل أحياناً إلى أسبوع كامل في بعض المناطق، في حين تقتصر في مناطق أخرى على ثلاثة أيام بلياليها، يُستدعى خلالها موسيقيون لهم طابعهم الخاص، يُطلَق عليهم "بنجه"، وموسيقاهم راقصة مع جُمَل قصيرة تُردُد، وأحياناً لا يكون لها معنى أو علاقة بالزواج، لكنها موسيقى مثيرة لحماسة الموريتانيات للرقص عليها.

فترة ما قبل عقد القران تُعتبر من جهة فترة استعداد للعروسين وإقامة العرس، لكنها من جهة أخرى فترة خاصة بتجهيز العروس، فيها يُعتنَى بأكلها وشربها، وتُسمَّن لتبدو في كامل جمالها حسب المواصفات المحلية للجمال الموريتاني التي تُعتبر السمنة إحداها، فالمرأة السمينة – رغم جهود التوعية بخطر السمنة أيضاً تعبر بمكانة خاصة في نظر غالبية المجتمع، والسمنة أيضاً تعبر عن الترف والسعة في الرزق والسخاء مع النفس.

ويُعقد القران في المسجد، ويوكّل العريس من ينوب عنه من أهله أو أصدقائه، ويسلّم المَهر نياية عنه أيضاً ويشترط أهل العروس أن لا زوجة سابقة ولا لاحقة للعريس، وإن تزوج عليها أو كان متزوجاً ولم يخبرها، فيمكنها تطليق نفسها. وبعد عقد القران تبدأ العروس في وضع الحناء، كما تضع غطاء مُزركشاً على رأسها يُسَمَّى "لعروس" حسب اللهجة الحسانية، وتلبس ملحفة سوداء على عكس البلدان العربية التي تلس العروس فيها ملابس بيضاء.

#### • ليلة الزفة "الترواح".. صراع وإخفاء :

يأتي العريس منتشياً وهو يلبس زيّاً تقليديّاً "الدراعة"، وفي عنقه لثام أسود، يأتي برفقة أصدقائه لأخذ عروسه وسط زغاريد النسوة الحاضرات، وترفض صديقات العروس تسليمها له، وهنا يبدأ أصدقاء العريس التدخُّل بالقوة ليُفسحوا له الطريق ليأخذ عروسه، وفي هذا الصراع غالباً ما تحدث إصابات طفيفة.

وخلال ليلة الزفة والأيام الثلاثة التي تليها تحاول صديقات العروس ما أمكن تهريب العروس وإخفاءها، وعلى العريس البحث عنها، وتُعتبر عادة الإخفاء طريقة لفرض تلبية مطالب صديقات العروس، التي تكون غالباً مطالب تعجيزية.

#### • عادات غريبة :

تفرض العادات الموريتانية عدم لقاء الصهر، كما تقضي بوضع العمامة عند زيارة الأصهار أو صلتهم، ومن غير المحمود أن يزور العريس بيت أهل زوجته إلا ليلاً، بشرط أن لا يكون والدها موجوداً فيه حينها، ووضع الرجل للثامه وتغطية وجهه في أثناء مقابلته أصهاره يرمز إلى الحياء والتقدير في العادات الموريتانية.

ومن عادات المجتمع الموريتاني الغريبة أن لا تذكر الزوجة اسم زوجها، وتستخدم بدل ذلك أحرفاً، فتناديه ب"أنت" في حضوره، في حين بينما تتحدث عنه بالهُوّا في غيابه، كما تمنع العادات الموريتانية التدخين واستخدام المراة أو تسريح الشعر أمام من هم أكبر سنّاً، كما تمنع العادات على المرأة أن تلاطف أبناءها أمام أصهارها، وفي بعض المناطق تمتنع عن إرضاع رضيعها أمامهم حتى.

#### التقاليد والمجتمع :

احترام العادات في المجتمع الموريتاني يرفع شأن أصحابه، ويعطيهم في نظر كثيرين مكانة محترمة ويعزِّز ثقتهم بهم، وتُعتبر المرأة الموريتانية أكثر

### ثورة جان لوك غودار



أحمد ضياء دردير، مصر، الليبي، وكالات

فقد العالم بوفاة "جان لوك غودار" في أيلول الماضي مخرجًا مبدعًا ومتمرّدًا لم يتوقف عن التجريب وعن تجاوز ما هو مألوف أو سائد حتى آخر أفلامه. وفقدنا نحن العرب معارضًا شرسًا للإمبريالية الأمريكية ونصيرًا مخلصًا للقضية الفلسطينية، لم يتوان عن رفض الصهيونية بشكل مبدئي، ولا عن تأييد الكفاح المسلح، وعندما دُعي إلى أن يكون ضيف شرف في مهرجان سينمائي في "تل أبيب" طالبته حركة المقاطعة الفلسطينية بعدم الحضور فاستجاب لها.

إلا أن الحال لم تكن هكذا دائمًا، إذ سبق أن قدم "غودار" في فيلمه الثاني «الجندي الصغير» رؤية عنصرية للثورة الجزائرية، تجعل الثوار الجزائريين همجًا وتوزع الإدانة ما بين نصيب أكبر للعنف الجزائري ونصيب أقل للعنف الفرنسي. وحتى تضامن "غودار" مع فلسطين لم يخل من مركزية أوروبية تسطو على صورة المقاوم الفلسطيني، لتقدم من خلاله دروسًا فرنسية.

حرصاً من الرجل على احترام العادات والتقاليد، وعلى احترامها وتَمَتُّلها.

يقول الباحث في التاريخ الموريتاني والمختص في التراث "أحمد ولد حارود"، إن وضع الرجل لثامه وتغطية وجهه في أثناء مقابلته أصهاره يرمز إلى الحياء والتقدير في العادات الموريتانية.

ويعتبر "ولد حارود" أن العادة تمتاز بطابع الإكراه ولا تُعَلَّل، وأن المجتمع الموريتاني يمكن اعتباره إلى حد ما مجتمعاً أُمُومياً، لتميُّزه من المجتمعات الأخرى بتكريم المرأة تكريماً خاصاً، ومن خلال التاريخ الموريتاني يقول "ولد حارود" إن كثيراً من المناطق وفروع القبائل سُمّيت بأسماء نساء معروفات تاريخياً.

ويضيف "ولد حارود" أن من العادات الأصيلة في المجتمع الموريتاني احتفال المرأة بطلاقها، واستضافة العريس وأصدقائه من طرف أصهاره، وتُقام لهم مأدبة، لكن يُمنع عليه أن يأكل منها، وفي بعض المناطق بأقصى المجنوب الموريتاني حين تتزوج الفتاة تمنع التقاليد عليها التحية والسلام على والدها طوال حياتها.

ويضيف ولد حارود المختص في التراث الموريتاني، أن العادات والتقاليد في بعض المناطق الموريتانية لخذت صبغة شرعية من القول المشهور في البلاد "العادة كالشرع ما لم تخالف"، وأحياناً يكلف عدم احترام هذه العادات والتقاليد مكانة من لم يحترمها، وأحياناً سلامته.

لا يمكن حصر أو إحصاء جميع عادات وتقاليد المجتمع الموريتاني التي تأثر بعضها بالروافد الجديدة والعولة لكن بعضها ما زال يعبر عن قيم وأصالة المجتمع، ويمكن اعتبار كرم الضيافة من أبرزها، إذ يحرص الموريتاني على إكرام ضيفه الغريب دون أن يسأله من أين أتى وماذا يريد.

شؤون عالميــــة

شؤون عالميسة

إلا أن مربط الفرس، على الأقل بالنسبة لهذا المقال، ويتحدث ببلاغة في الثقافة والأدب، ويظهر قدرًا عاليًا مظاهر تضامنه. مربط الفرس أن مسيرة "غودار" الأحداث. كانت مسيرة ثرية تضافر فيها الوعي الفني بالوعي من اللافت هنا اختيار "غودار"، الذي كان ما يزال كان التحامه المباشر بالنضالات الطلابية والعمالية (في فلسطين بالذات إثر زيارته لمخيمات الفدائيين في ولا يحب <mark>العرب لأنه لا يحب الصحراء.</mark> الأردن) وقودًا لصنعته الفنية التي أصبح أكثر وعيًا يقع هذا القاتل/ المصور في يد الجزائريين الذين بدورها التقدمي.

#### • الجندي الصغير: حرب الجزائر بعيون مصور يميني:

في ثاني أفلام غودار، «الجندي الصغير» (الذي لم يخرج إلى الجمهور إلا بعد إتمامه بثلاثة أعوام لأسباب سنحكيها في وقتها)، نرى الحرب السرية ما بين جبهة التحرير الجزائرية و«المنظمة السرية المسلحة»،[2] من خلال تجربة فنية فريدة تمزج ما بين عناصر أفلام الجواسيس والعصابات وتأثيرات مدرسة الواقعية الجديدة الإيطالية، وبطريقة حادة كأننا نشاهد فيلمًا تسجيليًا أو شيئًا صوّر على عجل من قلب الأحداث. نرى الحرب من وجه نظر قاتل محترف يعمل مع هذه المنظمة اليمينية؛ ويعمل كذلك مصورًا صحفيًا،

ليس مدح "غودار" لتضامنه مع فلسطين أو إدانته من الكرامة والإحساس بالقيمة الحضارية، ويجعله لموقفه القديم من الجزائر أو لبعض الخلل في غودار يسيطر على معظم الحوار كما يجعله راوى

السياسي. ففي مرحلته الأولى، أو ما يعرف بمرحلة حينها يشق طريقه السياسي، والذي قال إن الفيلم «الموجة الجديدة»، كانت صنعته السينمائية تسبق يعبر عن تساؤلاته وقتها أكثر مما يعبر عن حرب وعيه السياسي، وكانت تقوده إلى مواقف تقدمية يلهث الجزائر، [3] أن يقول حكايته ويصيغ تساؤلاته على وراءها وعيه ويتخلف عنها تعبيره الواعى ثم يكتشفها لسان هذا المصور اليمينى الذي يوشك أن يهجر وينضج وعيه بها فيما بعد. ثم في مرحلته الوسطى، يمينيته، والذي يحب فرنسا، لا لأسباب قومية، ولكن مرحلة السينما السياسية الملتزمة واعتناقه للماوية لأنه يحب الأدب الفرنسي كما يحب أمريكا لأنه يحب السيارات الأمريكية ( ربما مثل غودار الذي أظهر في فرنسا، ثم التحامه بالنضالات المعادية للاستعمار كذلك في أفلامه الأولى ولعًا بالسيارات الأمريكية )،

يعذبونه بشكل بشع بينما يرددون مقاطع من كتابات "ماو تسى تونج" و"فلاديمير لينين"، ولكنهم لا يفهمون هذا الفرنسي الذي يرفض من باب الكرامة أن يخبرهم بأى معلومات عن زملائه بينما يعقد المقارنات ( المعقدة والمرتبطة بشكل مكثف بالثقافة الفرنسية ) ما بين سجانيه والنازيين قبل أن يهرب منهم.

الفاجأة بعدها هي أن بطل الفيلم يدرك، قرب النهاية، أن الفرنسيين قد اختطفوا عشيقته ( التي تبين أنها جاسوسة لجبهة التحرير الجزائرية ) وعذبوها حتى الموت. هذه الرواية لا تكتفى بالمساواة بين الطرفين ولكنها تجعل مرد التعذيب عربيًا وثوريًا، ليس فقط لأن التعذيب على يد جبهة التحرير يأتي أولًا، ولكن، والأهم، لأننا نشاهد تفاصيل تعذيب الجزائريين السجينهم بينما لا نرى شيئًا من التعذيب الفرنسي؛

فقط نسمع البطل/ الراوى يحكى لنا عنه في دقيقتين كأنه شيء عارض. وكأن الفيلم يقول لنا -على أحسن تقدير - إن الفرنسيين، وياللهول، يعذبون سجناءهم على طريقة الجزائريين.

يصل الجندي الصغير إلى قناعة ( تتأكد بهذه النهاية الباردة ) بأن الطرفين على خطأ، وأن هذه الحرب يجب أن تنتهي. هذا النقد الخجول ضاقت به الرقابة الفرنسية فلم تسمح بعرض الفيلم، الذي صوّر في عام 1960، إلا في عام 1963 بعد انتهاء حرب الجزائر. لكن قناعة الجندي الصغير لا تنجرف إلى أي تعاطف مع الجزائريين أو تضامن مع قضايا التحرر، وإنما تنبع من كرامة الفرنسي الذي يرى أن فرنسا

لا يغيب عنا هنا مغزى اختيار سويسرا ( الشهيرة بهدوئها إلى درجة الملل، والتي تعود إليها جذور غودار ) لتكون مسرحًا لهذه الحرب القذرة، كأن تجربة الاستعمار قد نقلت همجية العرب إلى قلب الحاضرة الأوروبية الوادعة وكأنما "غودار" ينضم في هذه المرحلة إلى الذين عارضوا الاستعمار، لا حبًا في العدالة وإنما خوفًا من أن تتسلل همجية الآخرين

إلا أن الفيلم يحمل في طياته بذورًا لموقف أكثر جذرية وتقدمية من كل ما يثرثر به الجندي الصغير، وتعبر عنه بجمل مبتسرة وفرنسية متكسرة، عشيقته التي تعمل جاسوسة لجبهة التحرير. فبينما لا تمتلك من الفصاحة والمنطق ما ترد به على عاشقها، فإنها تقول ببساطة إن الجزائريين لديهم مُثُل، أما الفرنسيين فلا. هذه البطلة أو عشيقة البطل، التي تظل محصورة في الهامش، تصبح ضحية عدسة الجندي الصغير

المتطفلة؛ إذ يمعن في تصويرها بشكل لا تكترث له في بعض الأحيان وتضيق به في البعض الآخر، بينما يظل يسالها أسئلة فضولية فترفض ببساطة أن تجيبه.

#### • تلصص الكاميرا ونقد إمبريالية الصورة :

لا يغيب عنّا هنا رمزية الكاميرا وأن يكون القاتل المحترف مصورًا كذلك، وما في ذلك من كشف، وربما إدانة لتلصص الكاميرا. ثم في ثاني أفلام الحروب التي أخرجها "غودار"، فيلم «حاملو البنادق»، نرى اثنين من المجندين وُعدا بأن ينهبا ما يشاءان من غنائم، ثم في النهاية لا يعودان إلا بالبطاقات التي تحمل صورًا تذكارية لآثار العالم الذي وعدا بنهبه.[4]

#### • جون برجر: صورة للإمبريالية.

في هذا المشهد، يُظهر "غودار" وعيًا بما في الصورة من علاقة سلب، «أن تجمع الصور يعني أن تجمع العالم» كما تقول "سوزان سونتاج" في تعليقها على الفيلم. [5] إلا أن هذا الوعي لا يصل، لا في فيلم عودار" ولا في تحليل "سونتاج"، إلى انتظام هذه الصور في علاقة إمبريالية أوسع تجمع العالم ( من خلال صوره كما من خلال نهب موارده الطبيعية والبشرية ) في الحواضر الاستعمارية الغربية؛ ولهذا كان مناسبًا أن يكون المجندون في فيلم "غودار" من مكان غير محدد وتابعين لملك غير معلوم، ويجوبون العالم في حرب قد تكون استعمارية في عالم الفيلم لكنها لا تميز ما بين المستعمر والمستعمَر في عالمنا الحقيقي (حتى إن الصور التذكارية التي جمعاها عوضًا عن الغنائم، والتي اعتبراها صكًا بملكية مؤجلة لهذه الغنائم، تضم أثار أوروبا كأن أوروبا هي عرضة

[35] الليبي – – الليبي [34] شؤون عالميــــــة شؤون عالميــــة

> لنفس سطوة الصورة التي يتعرض لها باقي العالم). إذن، كانت صنعة "غودار" السينمائية تأخذه إلى مواقف نقدية متقدمة، وكانت سينماه تكشف ما في موقع المصور أو الرائى من سلطة، لكن وعيه السياسي حينها كان ما يزال في طريقه للحاق بهذه المواقف. ثم تغير كل شيء في صيف عام 1968.

#### • أثر 1968:

في فيلم «الحالمون» لبرناردو برتيلوتشي يعيش ثلاثة من الناس ( أخ وأخته وضيفهما الأمريكي ) حياة منعزلة في باريس، تدور ما بين محاكاة الأفلام التي يحبونها، بما في ذلك محاكاة أحد المشاهد الشهيرة من فيلم «جوقة الخارجين» لغودار، وبين أشكال من المتع المحرمة. أي يعيشون انغماسًا فيما يعرف في التحليل النفسي بـ«مبدأ اللذة» الذي يحكم عالم الخيال، والذي يتناقض مع «مبدأ الواقع».[6]، وفي فيلم «الحالمون» يأتى الواقع على هيئة زجاجة مولوتوف طائشة من مظاهرات سنة 1968 تكسر نافذة البيت الذي يعيش فيه الحالمون الثلاثة فينزلون إلى الشارع.

كانت أحداث 1968 هي الواقع الذي أخرج «الحالمين» مثل غودار (الذي كان برتولوتشي يعتبره أستاذه ) من عالم الخيال الذي صنعوه لأنفسهم إلى عالم الواقع. نزل "غودار" إلى المظاهرات، وساهم، مع فرانسوا تروفو ورومان بولانسكى وأخرين، في تعليق أنشطة مهرجان "كان" تضامنًا مع إضرابات العمال والطلبة، وألقى كلمة أدان فيها الأفلام التي لا تلتحم مع هموم الناس، بما فيها أفلامه هو.

كانت صنعة "غودار" السينمائية تأخذه إلى مواقف نقدية متقدمة، وكانت سينماه تكشف ما في موقع المصور أو الرائى من سلطة، لكن وعيه السياسي

حينها كان ما يزال في طريقه للحاق بهذه المواقف. هذا النزول، حرفيًا ومجازًا، إلى الشيارع، جعل تجربة "غودار" أكثر وعيًا بمعاناة الفقراء والمهمشين والعمال. قبل ذلك كانت أفلام "غودار" قد بدأت تمتلئ بشعارات «الطبقة العاملة» و«معاداة الإمبريالية» مع طغيان لأبناء الطبقة البرجوازية ( وفي بعض الأحيان مقدمي الخدمات الذين كان "غودار" يخلط بينهم وبين الطبقة العاملة ) وغياب شبه كامل لهؤلاء الذين يتضامن معهم عن أفلامه. المثال الأشهر هو فيلمه «الصينية» الذي أخرجه في صيف 1967، ويدور حول مجموعة من الطلبة، معظمهم من البرجوازيين، ينعزلون في فيلا طوال الصيف ليلوكوا شعارات "ماو تسى تونغ" وكتاباته إلى أن يقرروا تبنى الإرهاب الثوري وينتهى الفيلم بطريقة سريالية ( ربما تظهر تخبطهم عندما حاولوا أخذ الشعارات التي يتدارسونها إلى أرض الواقع).

الفيلم غنى بالتجريب في التصوير والنص وإدارة الصوار، ويقدم نقدًا مهمًا لهذه الصالة «المثالية— الثورية» التي تغوص في تعاليم لينين أو ماو تسى تونغ وتنفصل عن الواقع، ولكننا نجد فيه، وفي غيره، انغماس "غودار" في هذه الشعارات نفسها وانعزاله تمامًا عن الطبقات الكادحة.

أما بعد عام 1968 فقد أسس "غودار" مع زميله الجون بيير جونيه" وأخرين فريقًا أسموه «مجموعة دريكا فييرتوف»، تيمنًا بالمخرج الأوكراني السوفيتي الذي أمن أن الكاميرا ينبغي أن تكون عينًا ثالثة تلتقط هموم الناس. في هذه المرحلة قدما عدة أفلام، معظمها غير روائي، تنحو إلى التسجيلية أو إلى أن تكون «مقالًا سينمائيًا» وتحاول التركيز على أوضاع الطبقة

صور العمال في المصانع، أو تسائل الدور الامبريالي الذي يمكن أن تلعبه الصورة، وتستكشف الظروف الاقتصادية والسياسية التي تجعل إنتاج الصورة ممكنًا والعلاقة الإيديولوجية التي تربط منتج الصورة بمتلقيها. ثم في نهاية هذه المرحلة قدما فيلما روائيًا ( إلى حد ما وإن كان يعكف على تفكيك روايته) تدور أحداثه على هامش إضراب للعمال في مصنع لحوم، يقدم بشكل واع ولغة جمالية فريدة أوضاع العمال في أعقاب أحداث 1968، وعلاقة المثقف البرجوازي بالطبقة العاملة، وتقاطع الذات مع الجماعة، وهو فيلم «كل شيء على ما يرام» الذي أجده من أجمل أفلامه. الشيء نفسه حدث مع نظرة "غودار" إلى الاستعمار، والتي خرجت من التعميمات، المثالية أحيانًا والعنصرية أحيانًا أخرى، إلى رؤية واقعية وواضحة للنضال ضد

### • 1968 هنا وفي مكان آخر:

الإمبريالية.

في أعقاب معركة "الكرامة" أصبحت الثورة الفلسطينية مصدر إلهام لما عرف وقتها في أدبيات الثورة بـ«أحرار العالم». تزامن هذا الصعود للنموذج الفلسطيني مع أحداث عام 1968 وتنامى الوعى الثوري لدى فئات واسعة من الشباب الأوروبي، ثم مع خيبة أمل الكثير منهم حين لم تسفر هذه الأحداث عن تغييرات سياسية ملموسة. وبينما كان منهم من استسلم للإحباط أو ارتمى بعد ذلك في أحضان اليمين، فإن فئة من هؤلاء وجدت ملاذها ومصدر إلهامها في القضية الفلسطينية، وكان "غودار" و"غورين" من بين هؤلاء. اتجه "غودار" و"غورين" في سنة 1970 إلى

العاملة، أو تضع صورة المجتمع البرجوازي في مقابل مخيمات تدريب الفدائيين في الأردن، لتصوير فيلم تسجيلي عن المقاومة الفلسطينية تحت عنوان «حتى النصر»، إلا أن الفيلم لم ير النور ( لعدة أسباب من بينها أسباب ميدانية تتعلق بما تلاه من أحداث في أيلول من ذلك العام). بعدها بستة أعوام أخذ عودار" المقاطع التسجيلية ووضعها في مقابلة مقاطع من الإعلام الفرنسي ليقدم فيلمًا تسجيليًا، أو مقالًا سينمائيًا، بعنوان «هنا وفي مكان آخر»، عن دور الصورة في تغييب الوعى في فرنسا، في مقابل صورة الفدائى الذي يرى حربه مع الإمبريالية بوضوح.

#### • استلهام الفدائي أم السطو على صورته؟ :

إذ لم يكتمل فيلم «حتى النصر» فإن المقاطع التي صورت قد أصبحت، في فيلم «هنا وفي مكان آخر»، تأملات في أسباب فشل الثورة في فرنسا ودروسًا من فلسطين للتغلب على التشويش الذي يسببه الإعلام والإعلان وثقافة الاستهلاك.

أثناء تصوير «حتى النصر» كتب "غودار" مقالًا قال فيه إن الفيلم سيصبح مادة دعاية ثورية للتواصل ما بين الجبهات المختلفة للنضال ضد العنصرية والاستعمار والرأسمالية وإنه و"غورين" يريدان أن يقدما القضية الفلسطينية للعمال العرب في فرنسا وللفهود السود الهاربين من الإف بي أي؛ «أن نصنع الفيلم سياسيًا، ونعرضه سياسيًا، ونوزعه سياسيًا». طبعًا لم يحدث شيء من ذلك، وبدلاً من ذلك قدما فيلمًا «طليعيًا» و«تجريبيًا» على الطريقة الفرنسية لجمهور فرنسي عن الهموم الفرنسية، وزعته شركة "غومون" الفرنسية تجاريًا بدل أن يوزع سياسيًا كما كان يعد

[37] الليبي – – الليبي [36]

إخراج «هنا وفي مكان آخر») أنهما تجراً على استلهام في مرحلة لاحقة سيُّدعي غودار إلى تصوير فيلم تسبجيلي في موزمبيق، وسيكتشبف أن المادة الكيميائية في المادة الخام لأفلام كوداك لا تظهر الدرجات المختلفة للألوان الداكنة فتجعل الوجوه السوداء غير ذات ملامح، وسيرفض استخدام أفلام كوداك ويصمها بالعنصرية. منذ الخمسينيات، منذ كتاب فرانز فانون «بشرة سوداء، أقنعة بيضاء» ولدينا نقد مهم لتسيد الصورة البيضاء واحتكارها لمعايير الجمال على حساب الجماليات السوداء، إلا أننا كنا بحاجة <mark>إلى غودار، أو إلى ممارسة سينمائية نقدية</mark> تخلق وعيها من خلال تجربتها، لنرى كيف أن هذه العنصرية متجذرة في المادة الخام للصورة.

كانت مسيرة غودار -أحيانًا بوعى تام منه- مسيرة تعلم مستمر، للمشاهد أحيانًا، وله هو دائمًا. أو كما تقول إحدى شخصيات فيلم «الصينية»، مستعينة بمصطلحات ماو تسى تونج وملخصة ما سيأتى من مسيرة غودار:

كنت أظن أننى قفزت قفزة هائلة للأمام. ولكننى أدركت أنها لم تكن سوى خطوة أولى خجلى في مسيرة

(موقع حبر)

تظل من مأثر الثنائي "غودار" و"غورين" ( ومن المشاهد)، إلى أفلامه المتأخرة. بعدهما "أن ميفيل"، زوجة "غودار" التي ساعدت في نموذج من خارج أوروبا ومن جبهة حقيقية ومباشرة للنضال ضد الإمبريالية (على عكس ظاهرة اليسار الإمبريالي المعاصرة التي تريد أن تفرض أجندة اليسار الغربي على بقية العالم). ولكن، وحتى وهما يفعلان ذلك، ظل هذاك شيء من استلاب الصورة إلى المركز الإمبريالي (كما فعل المجندان في فيلم «حاملو

#### • السيرة الطويلة:

فيلم «هنا وفي مكان أخر»، على ما فيه من عيوب، هو درس مهم في الدور الإيديولوجي للصورة، يقوله صانعو الفيلم من خلال الصورة ومقابلها: صورة المجتمع الاستهلاكي الفرنسي في مقابل صورة الفدائي الفلسطيني. وفي فيلمه المتأخر «موسيقانا» سيفعل غودار شيئًا شبيهًا بمقابلة صورة الستوطنين الصهاينة الأوائل بصورة اللاجئين الفلسطينيين، ليقول إن العلاقة ما بين الصورة والصورة المضادة لا يمكن أن تكون محايدة. هذا الاهتمام بأيديولوجيا الصبورة وهذه المحاولة المستمرة لتفكيك ما في الصورة من سلطة قد استمر طوال مسيرة غودار، منذ أفلامه الأولى التي تشعرنا أننا نتلصص على الأبطال مع الكاميرا، إلى أفلامه السياسية التي تتساءل عمن ينتج الصورة ولمن تنتج وما الذي تقوله، والتي تحاول تفكيك صورتها (بما في ذلك مشاهد في فيلم «ريح الشرق» يتوقف فيها فريق الفيلم عن العمل ويبدأون فى مناقشة مغزى ظهور صورة ستالين فى أحد

## كتبوا ذات يوم ..



الرحالة الألمانين ولفس ولسيا العنواند عملة الحوث الناريفية - ليبوا

المؤتف الرئيسجية غانس عماد الدين

التاريخ الميلادات: 1979

MO AB,

نوع المجوي بحوت ومقالات

HumanIndex (claylan) seigh

الرجالة الاوربيون الرجالة الألمات عرماره روفس

لبياء الوييف والرحلات

https://seorch.mandumah.com/Record/23149

ا ، وأنا العبوالات الصغيرة فتوجد مجبوبة هامة متها ، وأن عمل شران ان يكون مديم الجدوي ، وسيجد عالم الحيوان في منطقة برقة الميوانان الصفيرة خاصة بالمنطقة وسنكون فراستها متعرة ولاشك ان انني بالاسفاح والمرجان ، ويتوفر السمك في الوديان التي يشوم

ميث النبات فلو يجر يحث دنه في هذا البلد بعد ، و قد ٢ حطنسا الازهار الغاير ما هو متوفر في بلدان الشمال الافريقس الاغرى ا بر من النبي مناطق الشمال الافريقي بالأرهار ، ويعكن مقارنة هذا ية منهجة في الجزائر من حيث شكل الأرض التي الطفت يسبعه وجود سالها والجبل من الشرق والجنوب ؛ شكل منلت ؛ مان منيجة أيضا الاث جهان بالبحر والجبل ؛ وان الجفارة الخنسض بنبائسات الخرى رجان عرض جنوب منبجة وفضلا عن ذلك فان مساحة الجفارة الساوى

### إنسان النياندرتال ٠٠

### آخر الرجال المحترمين



الليبي وكالات

تمكن فريق بحثي دولي من الكشف عن أن أطفال جنس النياندرتال فُطموا عن أثداء أمهاتهم بعد ولادتهم في نمط شبيه ببني البشر، وهو ما يشير إلى تشابه الجنسين ويطرح بدوره أسئلة محيرة عن أسباب انقراض هذا الجنس في مقابل بقاء جنسنا.

النياندرتال هم أقرب أقرباء البشر، وليسوا بشرا مثلنا، ولكن كلينا يقع تحت تصنيف كبير يدعى "جنس الهومو" أو الجنس الإنساني، وقد عاصر البشر الحاليون رفاقهم من النياندرتال قبل 40 ألف سنة..

#### • أسنان لبنية ،

وللوصول إلى تلك النتائج التي صدرت في منشورات توقيت إشعالها. الأكاديمية الوطنية للعلوم (PNAS) وأصدرت من جانب آخر، كالمعة غوته الألمانية المشاركة في الدراسة بياناً عنها، حوالي العام في فحص الفريق التركيب الجيوكيميائي والنسيجي لـ.3 قد أشارت إلى أذ أسنان لبنية كانت لأطفال نياندرتال عاشوا منذ ما بين بعد كشف فاجأ المحتال عاشوا منذ ما بين التركيبة مجردة مجردة مجردة

أسنان الطفل اللبنية يمكن أن تعطي معلومات عن الحياة التي عاشها هذا الطفل، ويشبه الأمر دراسة العلماء لحلقات الأشبجار كي يتعرفوا إلى تاريخ وطبيعة نمو الشجرة.

وقد تبين من فحص تلك الأسنان أن الطعام الصلب كان قد أدخل إلى الحمية الغذائية لهؤلاء الأطفال الثلاثة بعد 6-6 أشهر من ولادتهم. وبعد تلك النقطة، تبدأ الأم في تقليل جرعات لبن الثدي ورفع جرعات الطعام شيئاً فشيئاً، حتى نصل في النهاية إلى مرحلة الفطام الكامل.

وبحسب الدراسة الجديدة، فإن الفطام يرتبط بالطبيعة الفسيولوجية للكائن الحي، وهو ما يشير إلى درجة تشابه فسيولوجي كبيرة بين الجنسين، ويفترض الباحثون في الدراسة أن ذلك يمتد إلى تشابه أيضا في وزن الطفل لحظة الولادة، وفي الية التمثيل الغذائي بالعموم، وكان ذلك موضوع جدل بحثي نشط على مدى سنوات.

#### • تشابه ثقافي ،

في الواقع، فإن التشابه بين البشر والنياندرتال أيضاً يمتد إلى جوانب ثقافية. على سبيل المثال، كانت دراسة قد صدرت في نفس الدورية قبل عدة أعوام، قد أشارت إلى أن النياندرتال كانوا أول من أشعل النار، حينما اكتشف الباحثون مجموعة من الأدوات التي

استخدموها في صناعة نيرانهم الخاصة والتحكم في توقيت إشعالها.

من جانب آخر، كانت دراسة أخرى قد صدرت قبل حوالي العام في دورية "ساينس" (Science)، قد أشارت إلى أنهم كانوا كذلك أوّل فناني الأرض، بعد كشف فاجأ الوسط العلمي في 3 كهوف إسبانية لتركيبة مجردة من الأشبكال الهندسية رسمها النياندرتال، بالإضافة إلى محاولات بدائية لرسم بعض الحيوانات.

ويطرح كل ذلك العديد من الأسئلة حول شكل العلاقة بين البشر والنياندرتال حينما عاشا معاً، وكذلك عن أسباب انقراضهم في مقابل بقاء البشر وانتشارهم في أرجاء البسيطة.

#### • 40 ألف سنة من الغياب:

انقرض إنسان نياندرتال منذ حوالي 40000 سنة. استنادًا إلى بحث نُشر في مجلة نيتشر في عام 2014 غإن هذا التوقيت أقدم بكثير من التقديرات السابقة، وهو مستمد من أساليب التأريخ بالكربون المشع المُحسّنة التي حالت البيانات من 40 موقعًا من إسبانيا حتى روسيا. نُشر الدليل على استمرار وجود إنسان نياندرتال في شبه الجزيرة الأيبيرية قبل 37000 عام في عام 2017، وتتضمن الفرضيات المختلفة حول أسباب انقراض الإنسان البدائي ما يلي: الطفيليات والعوامل المرضة./ بديل التهاجن بين النياندرتال والمجتمعات البشرية الحديثة المبكرة/ الكوارث الطبيعية/ الفشل أو عدم القدرة على التكيف مع تغير المناخ.

يبدو أنه من غير المحتمل أن تكون واحدة فقط من هذه الفرضيات كافية لتفسير سبب الانقراض، بدلًا

من ذلك ربما ساهمت عوامل متعددة في انقراض عدد سكان النياندرتال المنخفض بالأساس.

#### • احتمالية التعايش قبل الانقراض:

نُشر بحث في مجلة "نيتشر" في عام 2014 يبين تطيل لتواريخ الكريون المشع من أربعين موقعًا لإنسان نياندرتال من إسبانيا حتى روسيا أن إنسان نياندرتال اختفى في أوروبا منذ 41000 إلى 39000 سنة، باحتمال قدره 95%. ووجدت الدراسة أيضًا بنفس الاحتمال أن الإنسان الحديث والنياندرتال كانوا سويًا في أوروبا لحوالي 2600 حتى 5400 عام. وصل الإنسان الحديث إلى أوروبا منذ حوالي 45000 حتى 43000 سنة. يشير التأريخ بالكربون المشع المُحسّن الذي نُشر في عام 2015 إلى اختفاء إنسان نياندرتال منذ حوالي 40 ألف عام، بشكل مغاير لنتائج التأريخ الكربوني القديم الذى يشير إلى أن إنسان نياندرتال ربما عاش منذ 24000 عام، بما في ذلك في ريفوجيا على الساحل الجنوبي لشبه الجزيرة الإيبيرية في كهوف جورهام، وزيلهاو وغيرهم. اقتررح التقسيم الطبقى لإنسان نياندرتال وبقايا الإنسان الحديث، ولكن يوجد خلاف حوله. عُثر على الأدوات الحجرية التي يُعتقد أنها تعود لإنسان نياندرتال في بيزوفيا في جبال الأورال القطبية، ويرجع تاريخها إلى ما قبل 31000 إلى 34000 سنة.

#### • الأسباب المحتملة للانقراض :

العنف: ناقش بعض المؤلفين احتمال تعجيل أو تسريع انقراض إنسان النياندرتال بسبب الصراع العنيف مع الإنسان العاقل. عادة ما يحدث العنف في مجتمعات الصيد والجمع القديمة نتيجة التنافس على الموارد في أعقاب الكوارث الطبيعية. لذلك من المعقول أن

نقترح أن العنف، بما في ذلك الحروب البدائية، كانت ستحدث بين النوعين البشريين. اقترح عالم الحفريات الفرنسي مارسيلين بول (أول شخص ينشر تحليلًا لإنسان نياندرتال) في عام 1912 الفرضية القائلة بأن البشر الأوائل أخذوا مكان إنسان نياندرتال عن طريق العنف.

الطفيليات والعوامل المرضة : الاحتمال الأخر هو انتشار العوامل المرضة أو الطفيليات التي يحملها الإنسان العاقل بين جماعات إنسان النياندرتال. سيكون لدى إنسان نياندرتال مناعة محدودة ضد الأمراض التي لم يتعرض لها، لذلك من المكن أن تكون الأمراض التي يحملها الإنسان العاقل إلى أوروبا قاتلة لهم بشكل خاص إذا كان الإنسان العاقل مقاومًا نسبيًا لها. إذا كان من السهل نسبيًا أن تنتقل العوامل المرضة بين هذين النوعين المتشابهين لأن كلاهما يعيشان في أماكن متقاربة، سيكون الإنسان العاقل مصدرًا للعدوى عند إنسان نياندرتال وسيؤدى الوباء بذلك إلى نقص أعداد إنسان النياندرتال. من ناحية أخرى، يمكن أن تعمل نفس الألية بالاتجاه المعاكس، وستحتاج مقاومة الإنسان العاقل للعوامل المرضية والطفيليات النياندرتالية إلى تفسير. ومع ذلك، هناك سبب وجيه لافتراض أن الحركة الصافية للعوامل المرضية البشرية الجديدة كانت في الغالب أحادية الاتجاه، من إفريقيا إلى المنطقة الأوروبية الأسبوية. كان المصدر الأكثر شبيوعًا للعوامل المرضية البشيرية الجديدة (مثل فيروس نقص المناعة البشرية 1 اليوم) هو أقرب الأقارب من حيث النشوء والتطور، أي الرئيسيات الأخرى، التي كان هناك العديد منها في إفريقيا ولكن هناك نوع واحد معروف فقط في أوروبا، وهو المكاك البربري، وأنواع



قليلة فقط في جنوب آسيا. ونتيجة لذلك، فإن السكان الأفارقة من البشر سيتعرضون ويطورون مقاومة، ويصبحون حملة للعوامل المرضية الجديدة أكثر من أبناء عمومتهم في "أوراسيا". كان من المكن أن تؤدي الحركة أحادية الاتجاه للعوامل المرضة إلى فرض حركة أحادية الاتجاه للسكان البشريين خارج إفريقيا وتقضي على السكان الأصليين الذين ليس لديهم مناعة في "أوراسيا" كلما واجهوا المزيد من المهاجرين الجدد من إفريقيا، وضمن ذلك بقاء إفريقيا بوتقة التطور البشري على الرغم من التوزع الواسع للبشر المختلفين على جغرافية أوراسييا شديدة التباين. في حال وجودها، كانت ستستمر شديدة التباين. في حال وجودها، كانت ستستمر قبل 10000 عام في أوراسيا، وبعد ذلك ستتفوق

الحيوانات المستأنسة على أنواع الرئيسيات الأخرى باعتبارها المصدر الأكثر شيوعًا للعوامل المرضية البشرية الجديدة، لتحل «الميزة الأوروبية الأسيوية» محل «الميزة الأفريقية». يعطينا التأثير الدمر للعوامل المرضية الأوراسية على السكان الأمريكيين الأصليين في العصر التاريخي فكرة عن التأثير الذي قد يكون للإنسان الحديث على المجموعات الأولية من البشر المختلفين في أوراسيا منذ 40000 سنة. قد يلقي فحص الحمض النووي للإنسان والنياندرتال والتكيفات المتعلقة بالعوامل المرضية أو الطفيليات مزيدًا من الضوء على هذه المسألة.

( شادي عبد الحافظ و أخرون. الليبي وكالات )

 تر<u>جمات</u>

### علم الأُديان وعلم اللاهوت ٠٠

### الاتصال والانفصال (1)



### عزالدين عناية • أكاديمي تونسي مقيم في ايطاليا

ضمن ما سأتطرق إليه بشأن بيان حدود الاتصال والانفصال بين المنهج العلمي والمنهج اللاهوتي في معالجة الظاهرة الدينية، أستهل حديثي بكلمة قالها الفرنسي ميشال مسلان في كتاب "علم الأديان": "أن نتابع الحفر في خندقنا مع إلقاء نظرة بعيدا صوب الحقول الأخرى". بهذا الشكل يتجنّب دارس الظاهرة الدينية الانحصار داخل رؤية ضيقة، ويثري أدواته برؤى خارجية. ومن جانب آخر تدفعني مقولة البولندي زغمونت باومان بشأن سمة "السيولة" التي تطبّعُ عالمنا اليوم: "المجتمع السائل"، و"الحداثة السائلة"، إلى إدراج الدين ضمن هذا الواقع السائل، الذي بات عصيًا على الفهم ضمن إطار محدد. ف"الواقعة الدينية"، و"التجربة الدينية"، و"الكائن المتدين"، و"المقدّس" عامة، هي مظاهر نابعة من معين واحد، وهي في أمس الحاجة إلى تنويع المناهج وتوحيدها، في الأن نفسه، لسبر غور تلك التشظيات.

## العجوز والبحر



ناظم حکمت، ترکیا، ترجمة: د<mark>، محمد قصیبات</mark>، لیبیا

ترى هل أكونُ السمكةَ أم الطحلبَ البنفسجي؟ لا هذا ولا ذاك كُن البحرَ يا ولدي البحرَ بسحابه وسفينته وسمكته وسمكته وطحلبه البنفسجي

في سماء البحريمرُ السحابُ المتعدد الألوان على صفحة مياهِه تجري السفينة ُ الفضّية في مياهِه في مياهِه السمكة ُ الصفراء في مياهِه تسبحُ السمكة ُ الصفراء وفي أعهاقِه يرقصُ الطحلبُ البنفسجي فوقَ ترابِ الشاطئ يتساءلُ العجوز يتساءلُ العجوز ترى هل أكونُ السحابَ أم السفينة ؟

– الليبي [44]

#### • الظاهرة الدينية :

سوف تتمحور هذه الدراسية حول ثلاثة عناصر أساسية: الظاهرة الدينية، المنهج اللاهوتي/المنهج العلمي لأخلص بالحديث إلى أفاق التكامل بين المنهجين. في البدء يقتضي الحديث تعريفا لمفهوم الواقعة الدينية أو الحدث الديني الذي نحن بصدد معالجته، وهو ما نُطلق عليه تجوزا الظاهرة الدينية أو التجربة الدينة. ذلك أن الظاهرة/التجربة هي اختزالً لبعد أنثروبولوجي لازم الكائن المتدين، وهي تجلُّ ديني، نحاول حصره ووضعه بين قوسين. إذ صحيح أن الظاهرة الدينية هي ما يظهر من فعل مشوب بمسحة قداسة؛ ولكن كلمة "الظاهرة" هل تغطّي ما يعتمل في ذات الفرد وباطنه أيضا؟ لنأخذ على سبيل المثال حالة الوجد الصوفى، أو ما شابه ذلك من مظاهر الورع والتقى والربّانية، والتطويب والتقديس في السياق العيني أحيانا. وذلك ما أملى إضافة توضيحية لكلمة الظاهرة، كأن نقول: "الظاهرة النفسية"، "الظاهرة بالركون إلى كلمة "الظاهرة"، كونها في الأصل متابعة مخاتل في اللغات الغربية، هو بالمثل في العربية. لما يظهر لا غير.

> ضمن هذا السياق يجرّنا تناول الظاهرة الدينية إلى إدراج الموضوع ضمن مبحث عام ألا وهو "الظواهرية الدينية"، بوصفه الإطار الأشمل والأعم لاختبار الظواهر. إذ يعود مصطلح "ظواهرية الدبن" إلى

الهولندى بيار دانيال شانتبى دى لا سوساى (P.D. درّس (Chantepie de la Saussaye تاريخ الأديان في جامعة أمستردام مع أواخر القرن التاسع عشر، في كتابه: "مدخل إلى تاريخ الأديان" (1887). فأمام إدراكه أن مقصد الظواهرية ليس قاصرا على متابعة العينى والمرئى، أي ما ظهر للعلن، جرى تفريع الانشغال إلى فرعين أساسيين: "الظواهرية الدينية الوصفية" و"الظواهرية الدينية الفهميّة"، وهذه الأخيرة هي ما حاول فان دير لاو تأسيسها، حيث عرّف الظاهرة بقوله "هي في الآن شيء على صلة بموضوع وموضوع على صلة بشيء" . معتبرا أن المكوث عند التقرير الوصفى دون الولوج إلى غور الظواهر يبقى الدارس عند مجرد وصف الظاهرة الدينية . وبالتالي السؤال العميق المطروح أمام الظواهرية الدينية هو سعؤال الفحوى والدلالة السيحي حصرا، فهي مظاهر شفّافة غير قابلة للرصد بشأن معنى الظاهرة. إذ لا يفي بالغرض رصد الحالة وتوصيفها، ما افتقر الحدث إلى تأويل ومعنى. وفي اللسان العربي كلمة الظاهرة هي ترجمة مستوحاة الاجتماعية"، "الظاهرة التاريخية"، "الظاهرة من الإغريقية (phainomenon)، التي تعنى الدينية"، في مسعى للإحاطة بما تتعذّر الإحاطة به حرفيا الشيء الظاهر، الظاهرة، والمصطلح كما هو

وحين نتطرق إلى الظاهرة الدينية كمُلْمح من ملامح تجربة التديّن، نحن لا نتحدّث عن "المقدّس" كجوهر مفارق، ندرك طيفه الجليل والساحر والمهيب ولا نعاين أثره، كما بين رودولف أوتّو في كتابه "المقدّس" ؛ ولكن نعمل جاهدين على حصر الرصد والبحث في

عنصر محدّد. بيْدَ أنّ المسألة التي أعالجها لا تتعلّق في كتابه "ما معنى الدين؟". بمنهج الظواهرية ومدى وعوده وإمكانياته، وإنما حول تمايز المنهج اللاهوتي والمنهج العلمي دُنْيوية، وبإيجاز يسعى إلى تناول الظاهرة الدينية بمفهومه الكلاسيكي فهو يعيد الظاهرة الدينية، في جانبها "الإيجابي"، إلى قوة عليا، وما خالف منها

الإيماني الإسلامي. وفي المناهج الحديثة لدراسة الدين يتوزع التطور في من حيث السياق، فحقل دراسة علم الأديان يتميز كلِّيا دراسة الظاهرة الدينية على ثلاثة مستويات: المستوى عن المقاربات اللاهوتية من الناحية النوعية والكمية، الأول، وهو يتشكّل من البحث التاريخي الفيلولوجي وهذا الشكل الأخير يجيب عن سؤال: ما الواجب علينا الهادف إلى البحث في كلُّ تقليد ديني على حدة على الإيمان به؟ ولماذا ينبغي علينا الإيمان بذلك؟ في حين أساس تحليل الوثائق المكتوبة وغير المكتوبة، وهو عادة يهتمّ علم الأديان بكلّ ما هو معتقّد من قبل البشر" ما تولَّى شأنه تاريخ الأديان؛ المستوى الثاني، وينبني . ولا ينأى هنرى شارب بيوخ وبول فينو عمّا حدّده بالأساس على منهج المقارنة بقصد بلوغ التماثل في مسلان لمهام ذلك العلم، أي علم الأديان، "فهو محاولة النظر البشرى، وإن بقى المنهج المقارن على صلة ترنو لتجاوز المستوى الاختباري، بغرض الكشف عن بالمعطى التاريخي فقد انفتح على تساؤلات تتجاوز العام والمشترك، بغرض الإحاطة بالكوني، الكامن حقله، ممهِّدا الطريق إلى تدخل مختلف العلوم الدينية، في المحلِّي أو المنعزل، واكتشاف القوانين المتوارية التي تتشكل من مجمل العلوم الإنسانية والاجتماعية خلف الوقائع، وإماطة اللثام عن الجوهري المتخفّي (علم الاجتماع وعلم النفس والأنثروبولوجيا وغيرها) بالعرضي، أو بعبارة أخرى التنبه للتطور الداخلي وهو المستوى الثالث، وفق الإيطالي جوفاني فيلورامو والتجاوز للمتغير والمتبدل، أي الوعي بطبيعة الدين

يأتى توظيف الأمر لغرض التوضيح في سياق حديثنا تبعا للانشىغالات الحديثة بالدين يتلخّص الدور عن سُبل فهم "الحدث الديني"، "التجلي الديني"، الإبستيمولوجي للعلوم الدينية في فهم الدين وشرحه، "الظاهر الديني"، "الواقع الديني". ف"عالم الدين" أو بما أوضحه ميشال مسلان، في الاقتصار على بمفهومه الحديث يعيد الظاهرة الدينية إلى جذور متابعة العلاقة الأفقية في التعامل مع الدين وإسقاط العلاقة العمودية بقوله: "بإيجاز اللاهوت هو علم بمثابة واقعة منزوعة القداسة؛ في حين عالم الدين معياري سياقاته مشروطة دائما بمدى ما يتمتّع به الإيمان من صدق، وبموجب الخاصية التي تميزه فهو مانعٌ وغالبا ما يكون أحاديا. أما علم الأديان النظرة الإيمانية إلى النفس الأمّارة بالسوء وإلى الزيغ فلا يستطيع أن يكون محلّ إجلال أو إدانة، بسبب والهوى وما شابه ذلك، كما هو الحال في المنظور الموضوعية العلمية المتطوّرة التي تصبغه. إذن مسعى الدراسة العلمية ومسعى الدراسة اللاهوتية يختلفان

[47] الليبي – – الليبي [46]-

-التي تحضع لها التجربة الدينية، تجربة الإنسان مع المقدّس - المستمدة من العلوم الاجتماعية والإنسانية . لا أتصور أن من يتطلع للإلمام بأصول الدين، ملزمٌ بمراعاة هذه الحدود الصارمة في ذهنه في التعاطي مع الوقائع الدينية، وبالمثل لا أتصور أن ميشال مسلان وأخرين فاتهم عمق المقاربة اللاهوتية للدين أيضا، وما يمكن أن تُسهم به في فهم الكائن المتدين، والحال أن المحاولة تتمثّل في إرساء نوع من الانتظام صرامة منهجية حتى يصلب عوده.

إلى التطرق إلى خاصيات علم اللاهوت، أو لنقل "العلوم الشرعية" بصياغة إسلامية. فهي علوم على زماني وحيز مكاني. صلة بلحظة مفارقة غير تاريخية، تعبّر عن وجهة نظر وعلم اللاهوت في تنظيمه لمجال الطقوس، هو محكوم المؤمن "الداخلية". حيث أن أصل كلمة "-teo أساسا بمنطق الجواز والبطلان، والطهر والنجاسة، logia" إغريقي، وهي في مدلولها العربي تعني والضلال والخلاص، والثواب والعقاب، والمشاركة "قولا/خطابا حول الله"، هو في الواقع خطاب حول والحرمان. لذلك تحوم مجمل إشكالياته حول ترسيخ ما لا عين رأت. حيث ينصب اهتمام علم اللاهوت على سلوك المؤمن القويم، بغرض بلوغ خلاصه الأخروى دراسة الاعتقادات والإشكاليات الفقهية والتشريعية، وفلاحه الدنيوي، كما رسم معالمهما القديس أوغسطين عبر تأصيل الأحكام وتقعيد الوشائج الرابطة بين العبد في "مدينة الله"، المدينة السماوية، التي تقف على وخالقه، وضبط قواعد الاستدلال بشأن الغيبيات، نقيض المدينة الأرضية. وتنظيم الأحكام المتعلقة بالشرعيات، بغية تقديم نظام وفي الفضاء الإسلامي، حتى وإن ارتقى نسق التطور خُلقى دنيوى، فى وصال مع ما يتصور المؤمن أنه التشريعي والفقهي والتنظيمي للوقائع الدينية، بظهور

وجوهره عوضا عن مظاهره الخارجية". وبذلك فهو يرنو إلى ترتيب علاقة مثلى بين الإنسان وبارئه. يكون علم الأديان جملة القواعد والضوابط العامة أي ضمن أي السُّبل يتحقق الفلاح الدنيوي والخلاص الأخروي. وبشكل عام تتميّز انشغالات هذا العلم بتوطيد علاقة عمودية تصل الإنسان بربّه، يتطلع فيها إلى تحقيق الانسجام الأمثل.

وبالتالي يتحرك علم اللاهوت في معالجة الشعائر الدينية، الصلاة مثلا، ضمن شروط الصحة وشروط الوجوب، فلو طالعنا كتابا متعلقاً بالصلاة في الإسلام أو بالقدّاس المسيحي نلحظ تماثلا. في حين المقاربة العلمية سنواء في شكلها السوسيولوجي في حقل لا يزال متداخلا، وهو في أمسّ الحاجة إلى أو الأنثروبولوجي فهي تحاول فهم أبعاد المارسة الشعائرية وأثرها، مستهدفة بلوغ مقصدها الأعلى ولكن لتتّضح معالم المنهجين اللاهوتي العلمي، أعود دون أن يعنيها أمر صحتها أو شروط أدائها، ولكن بوصفها ممارسة اجتماعية أو رمزية داخل إطار

الحقيقة المطلقة. وتبعا لخاصيات هذا العلم المعياري، علوم شرعية مختلفة على صلة بمتنى القرآن والحديث،

فإن هذا التطور غابت منه المتابعة الخارجية في التعاطي فلسفة الدين من المقاربات العلمية، كونها تعالج مع الدين. نرجع ذلك إلى عدم توفر الشروط التاريخية الموضوع بشكل قيمي (أكسيولوجي) واستنباطي في المعرفية لذلك، وبقاء تفسير الأمور في حدود ما هو بحثها عن الطبيعة "الحقيقية" للدين؛ وبالمثل حصل غيبي وباطني. إذ بافتقاد الشروط التاريخية المعرفية استبعاد علم اللاهوت بشكل حازم بوصفه تأملا عقليا يتعدّر على الإنسان المتديّن إعادة قراءة تجربته، ومراجعة نسق مفاهيمه، ما أبقى العربى والمسلم عامة في مستوى استهلاك الاعتقاد وقصوره عن بلوغ مراتب تبيّن أصول الاعتقاد، وهو ما يتطلّب تجاوز ضمن علوم الأديان، لعلّ الحالة الأوضيح في هذا حاجيات الغريزة إلى طرح تساؤلات الثقافة. السياق اللاهوتي رودولف أوتّو. فانشغاله بالمقدّس

> مختلف المباحث المكونة لعلوم الأديان، على صلة مشكّلة مسارا على حدة، بدءا مع تاريخ الأديان الذي الإسلامي. ترافق بمقارنة الأديان ثم مع علم الاجتماع الديني فالأنثروبولوجيا الدينية، وعلم النفس الديني.

وتبعاً لهذا السياق التفاعلي طورا والانشقاقي تارة فى أوساط المنشغلين بتجربة الدين، حصل استبعاد

للمؤمن في إيمانه الخاص، حيث يخضع نظره الخاص إلى موضوع ديني معياري. لكن الترحيب باللاهوتيين كأفراد والرفض للاهوت كرؤية ومنهج بقى حاضراً وضمن السياق المشار إليه، الذي توزّع فيه النظر يأتي في مقدّمة اهتمامات العلوم الدينية به. وتُعدّ للدين على ضربين: داخلي وخارجي، أو بوضوح قراءته للدين في كتابه "المقدّس" إحدى الكواشف الاهوتي وعلمي، برزت ملامح "علمية" تجمع بين المهمة لتوضيح العالم الديني . لكن التحول الجاري من "فلسفة الدين" إلى "فلسفة الأديان"، وبالمثل من بخاصيات المنهج التجريبي الوضعي في البحث، "لاهوت دين بعينه" إلى "لاهوت الأديان"، وما رافق فضلا عن المنهج الاستقرائي واختبار النتائج، بما ذلك من مراجعات للخروج من "المركزية المسيحية"، يضمن حياد الملاحظ. وقد عُدّت تلك العناصر كافية بات مدعاة لمراجعة الأسس المكونة لعلوم الأديان، حيث لاستبعاد اللاهوت وفلسفة الدين من عائلة المباحث أثيرت المسألة مع ثلّة من الدارسين الغربيين أمثال بيار العلمية في دراسمة الأديان، مع أن أولى التفرعات جيزل وأنسغار مونيكس والدو ناتاليه تيرّان. والواقع خرجت من حضني اللاهوت والفلسفة، بعد أن جاء أن ثمة محاولات لعلموة الخطاب اللاهوتي المسيحي نزع الحبل السرّى الرابط عنيفا، كما يقول المؤرخ من الداخل، على غرار محاولات "اللاهوت النقدى" جوفاني فيلورامو . ليتوالى توالد المباحث الجديدة و"المنهج التاريخي النقدي" ، وهو ما يفتقره السياق

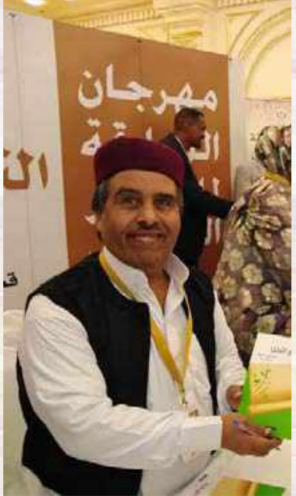
(يتبع)

### الشاعر والباحث المصري عبدالقادر طريف لمجلة الليبي:

### تغريبة بني هلال ليست أسطورة

### حاوره:: أشرف قاسم، مصر

الشاعر والباحث المصرى عبدالقادر طریف، وشهرته «قدورة العجنى» مؤسس نادى أدباء البادية بمحافظة مرسى مطروح، صدرت له عدة أعمال ما بين شعر البادية والبحث في الأَدب الشعبي، فقد صدر له شعریًا « سهاری میعاد، جافلهٔ من تجاعيد الزمن، جبح النحل»، وبحثيًا «السيرة الهلالية في البادية المصرية مهاجاة الرحى فن التربيع الشعرى، ثورة مصر المنسية، رأس الملزومة ٠٠ موسيقى الشعر في بوادي مصر وليبيا وتونس»، حول تجربته الإبداعية وآفاقها وإسهاماته البحثية المهمة كان لنا معه هذا





الليبي: الشاعروالباحث عبد القادر طريف أحد المهتمين بثقافة البادية وقضاياها كيف تشكلت ملامح بدايات هذا الاهتمام؟

• محافظة "مطروح" زلخرة ومنذ القدم بشتى أنواع الأدب والشعر والفنون، ومن الشعر ما هو فصيح وما هو عامي، وفي "مطروح" برزت رموز إبداعية في كل هذه المجالات بالإضافة إلى أدب السرد والحكم والأسطورة قديمًا وحديثًا، ولا يتسع المجال لذكرها.

أما بدايتي فقد جاءت من كوني شاعرًا بدويًا بالموهبة الفطرية، ثم بدأت المشاركة الفاعلة في الاحتفالات التي تقيمها محافظة "مطروح" -التي أنتمي إليها-في عيدها القومي كل عام وتقيم لها مسابقات أدبية

وأتذكر أن أول جائزة ومركز أول حصلت عليها في مسابقات كانت في مسابقة أقامتها المحافظة في احتفال العيد القومي عام 1997م، وكانت في وجود فطاحل الشعر البدوي في ذلك الوقت، وكانت مفاجأة سارة ودفعة هائلة للأمام.

أما أول مشاركة في مؤتمرات المؤسسات الثقافية، فكانت مشاركة شخصية في مؤتمر أدباء مصر في الأقاليم بمطروح عام 2000م. وكانت مشاركتي فيه هامة وجادة تحدثت عنها الصحف القومية والخاصة، وسجلت لى الإذاعة المصرية مع الإذاعية "هدى العجيمي" في برنامجها الشهير "مع الأدباء الشبان"، ومن يومها بدأت الرحلة الرسمية، واكتشفت خلالها شح المعلومات عن ثقافة وأشعار البادية المصرية باستثناء كتاب الدكتور "صلاح الراوى" رحمه الله، وأصلها رسالة علمية لنيل الدكتوراة، وكانت عن "الحيوان في الشعر البدوي في مصر"

فكان لابد أن أتجه إلى التعريف بهذا الشعر والثقافة من خلال أبحاث ودراسات وكتب متعددة كتبتها في هذا المجال، فهو أمر فرضته الضرورة كما ترى.

الليبي: لك حضورك الفاعل في المشهد الثقافي داخلياً وخارجياً، ومؤسس أول ناد أدبى للشعر البدوي في مصر، حدثنا عن تلك التجربة؟

الحضور المحلى والحمد لله كان قويًا، وكنت حريصًا على التواجد في كل الفعاليات التي أدعى إليها، وكانت على مساحة مصر من أقصاها إلى أقصاها، ولا تكاد توجد محافظة مصرية لم تكن لى فيها مشاركة أما القاهرة والإسكندرية فبدون حصر، مع أنى موجود ومقيم في مطروح، ولم أفعل مثل غيرى ممن جرفتهم مركزية القاهرة فأقام فيها حتى يثبت وجوده.

– الليبي [50]



من أربعمائة شاعر حتى الأن.

الليبي: بيت الأجواد .. مختارات من شعراء البادية المصرية" كتابك الذي ضم مختارات لأكثر من مائة وثمانين شاعراً بدويًا من مختلف محافظات مصر، كيف استطعت التوثيق والتأريخ لهذا الكم الهائل من الشعراء؟

بيت الأجواد هو ديوان معجمي عن شعراء البادية قمت بجمعه على مدار السنين، وساهم في جزء منه بعض الزملاء، وصدر عن هيئة قصور الثقافة في مؤتمر أدباء مصر في شرم الشيخ عام

وتأتى أهميته من كونه أول كتاب يجمع هذا العدد من الشعراء الراحلين والأحياء ويوثق لأعمالهم غير المنشورة في أي مطبوعة وتم توثيقها شفاهيًا من ثلاثة أندية أدب بادية في مطروح، وتبعها أندية بادية السنة الرواة، ويعتبر مرجعًا لكل الباحثين والنقاد في



أما مشاركاتي الدولية فتنوعت بين ليبيا عدة مرات، الإمارات عدة مرات وفي تونس و الأردن وفي مهرجان "الجنادرية" بالسعودية.

وعن إقامة أندية أدب البادية، فقد كانت لنا مطالبات مستمرة منذ عام 2000م في مطروح، واستمرت ولم نصل إلى حل وكانت الحجج لا تنتهى. حتى كان تواجدى في أمانة مؤتمر أدباء مصر عام 2011م وقامت ثورة يناير وتغيرت كثير من الأفكار، فكان إصرارى على ضرورة إيجاد حل فوافقت هيئة قصور الثقافة شريطة أن يأتى الطلب والموافقة أولًا من خلال أمانة المؤتمر العام لأبناء مصر. وقد كان فقد تمت الموافقة بالإجماع وتقرير كتابة لائحة تنظم أعمالها وتم اعتماد كل ذلك والموافقة النهائية من رئيس الهيئة العامة لقصور الثقافة المرحوم الشاعر "سعد عبد الرحمن"، وكانت خطوة هامة وهائلة نتج عنها إقامة في عدة محافظات في سيناء والصعيد وصلت إلى قابل الأيام. أكثر من خمسة عشر ناديًا وتضم في عضويتها أكثر

الليبي: صدر ديوانك "جبح النحل" عن دائرة الثقافة والإعلام بالشارقة عام 2021 خلال مشاركتك بمهرجان الشارقة للشعر النبطى، ما دلالة هذا الاهتمام الكبيربالتراث الشعري من وجهة نظرك؟

إمارة الشارقة وأميرها سمو الشيخ الدكتور "سلطان بن محمد القاسمي" هذا الرجل الذى له أياد بيضاء لا تنكر على الثقافة العربية ولغتها وآدابها، ثم الأدب الشعبى العربي بأشعاره وفنونه وكل ما يهم التراث العربي ليس فقط، في الإمارات وإنما في سائر أقطار العالم العربي

وجاء ديواني "جبح النحل" الذي صدر عن دائرة الثقافة عام 2021م مع مجموعة من شعراء مصر والسودان. وكان اختيار ديواني لطباعته مصدر

سعادة وفخر وتكريم اعتز به.

الليبي: فازكتابك "رأس الملزومة" بجائزة اتحاد الكتاب المصري في الدراسات الأدبية عام 2022، والذي تناولت فيه موسيقي الشعر في بوادي مصر وليبيا وتونس، كيف استطعت خلاله التأصيل العلمي والمنهجي للشعر الشعبي؟

كتاب "رأس الملزومة" الذي صدر عن الهيئة المصرية العامة للكتاب عام 2021م، هو خلاصة جهد استمر أكثر من ربع قرن، وكانت البداية عند المقارنة بين الشعر البدوى في مطروح واللغة العربية والعروض الخليلى، باعتباره أقدم أنواع الشعر الشعبي كما ذكر "ابن خلدون"، ثم تطورت الفكرة لتضم الشعر البدوي في كل مصر،

[53]الليبي – — **الليبى** [52]

وتمت إضافة الشعر الشعبي الليبي بحكم التماس الحدودي بين مصر وليبيا والتشابه الشديد بين أنواع الشعر الشعبي هنا وهناك حد التطابق أحيانًا. ثم لما زرت تونس وسمعت شعراءها واطلعت على كتابات النقاد فيها قديمًا وحديثًا اتضح التقارب الشديد أيضًا فعملت على ضمه للدراسة.

ومن هنا تم ضم هذه الأشعار والنصوص جميعها في البلدان الثلاث في دراسة واحدة تذكر مسمياتها هنا وهناك وأوزانها وعلاقتها باللغة والعروض.

فكانت الدراسة شاملة، ورأت لجنة الجوائز في الاتحاد أنها رائدة وهامة تستحق الجائزة وأن تكون مرجعًا للباحثين والدارسين في هذا المجال، وأرجو أن تكون كذلك.

الليبي: يمثل كتابكم "السيرة الهلالية بالرواية الشعبية في البادية المصرية" إضافة هامة لمكتبة التراث الشعبي والعربي، ما أهم النتائج التي توصلت إليها في هذا البحث المهم؟

• كتاب "السيرة الهلالية" هو كتاب صدر عن دار الجندي للنشر والتوزيع بالقاهرة عام 2016م ويوثق للسيرة الهلالية في البادية المصرية من ثلاث زوايا رئيسية:

أولا: إن التغريبة ليست أسطورة، وإنما واقعة حقيقية في عصر الدولة الفاطمية وتحديدًا في عام 443 هجرية.

ثانيًا: إن أطراف هذه السيرة والوقائع من القبائل العربية قبيلتي بني هلال وبني سليم، وإن نالت الأولى الاسم والشهرة، وان كانت قبائل بني سليم كانت الأكثر عددًا وانتشارًا، وجزء كبير منها هو الموجود الأن في مصر في مطروح والبحيرة والجيزة



والقليوبية والشرقية ومحافظات الصعيد.

والسيرة عندهم متواترة يحفظونها ويتناقلونها كابرًا عن كابر بصفتهم مساهمين في أحداثها. وإبرازها على هذا النحو يفيد الثقافة المصرية والعربية عمومًا. ثالثًا: إن لهذه التغريبة آثارًا هامة، فهي التي عربت لسان دول الشمال الإفريقي، حيث كانت اللغة العربية تتردد فقط على المستوى الرسمي في الدواوين، ولم تنتقل لعموم الشعب إلا من خلال التغريبة كما يؤكد ذلك المؤرخون والكتاب هناك من أمثال التونسي محمد المرزوقي وغيره، وبالتالي فهي لم تكن مجرد سيرة التسلية، وإنما هي رحلة جمعت بين السياسة والدين واللغة.

ومن هنا كان حرصي على توثيقها لتضاف إلى كل ما كتب عن السيرة الهلالية في مصر والعالم العربي ولكن بلسان أحد أطرافها في مصر.

الليبي: شاركت أكثر من مرة في ملتقى الشعر الشعبي بالشارقة وتم تكريمك باحثاً وشاعرًا، ما تأثيرهذا الاهتمام على



#### مسيرتك الإبداعية؟

• فعلًا تمت دعوتي في أكثر من مؤتمر في الشارقة وتكريمي فيها بدروع، وطبع ديوان الخ.... وكان هذا بمثابة تكريم وتشريف وتكليف أيضًا حيث اليت على نفسي أن أكون على قدر المسئولية وأن أساهم في تقديم ثقافة البادية المصرية بعديد الأبحاث والمقالات التي نشرت في دوريات الإمارات وغيرها.



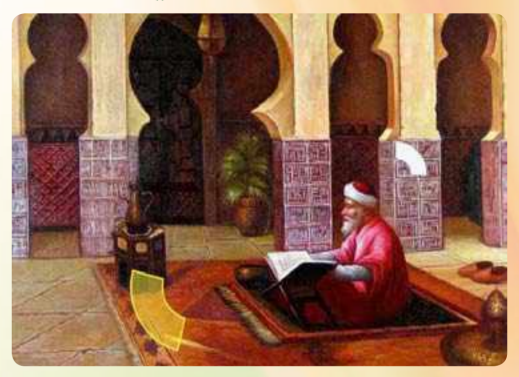
واستطعت أن أبين من خلالها أن الثقافة البدوية في مصر لها السبق والريادة وتحدث عنها وعن شعراء بادية مصر المفكر "عبد الرحمن بن خلدون" في كتاب المقدمة وكتاب العبر حتى وفاته عام 808 هجرية، وهو أول شعر بدوي أو نبطي أو شعبي موثق في العالم العربي.

ثم تحدث عنه أدباء مصر الكبار من أمثال مصطفى صادق الرافعي في كتابه "تاريخ أداب العرب"، والدكتور طه حسين في كتاب "الأدب في جزيرة العرب" وصولًا إلى الدكتور صلاح الراوي والدكتور أحمد مرسى، وغيرهم في مصر

### الليبي: ما الجديد الذي تعمل عليه الأن بحثيًا؟

• أنا أعمل على عدة أعمال تدور بين التاريخ والأدب الشعبي في مصر وثقافة باديتها تحديدًا، منها ما هو تحت الطبع، وطالما منحني الله عمرًا ومقدرة، سأظل أكتب وأوثق كل ما استطيع والمشوار ما زال طويلًا في هذا المجال.

## محنة الإمام النسائي ..



طارق أبو السعد، مصر

التعصب من أسوأ ما يمكن أن يبتلي به الإنسان؛ فيتحوّل من عاقل لطائش في لحظة، ويتوهّم الجاهل أنَّه عالم، ويفقد ذو البصيرة بصيرته، وإذا تفشي في قوم جعلهم لا يعرفون لأهل الفضل فضلهم، ولا ينزلون العلماء منزلتهم، كما جرى مع الإمام النّسائي، المحدّث المعروف في محنته التي ختمت حياته. لم يتصوّر أحد أن تكون نهاية "شيخ الإسلام" بهذه الطريقة الهمجية على أيدي متعصبي زمانه.

وللإمام النسائي قيمة كبري ومكانة سامقة بين علماء الأمة؛ فهو من أكبر أئمة الحديث، حتى أنَّ السيوطي، رحمه الله، قد قال عنه: "النَّسائي مجدَّد المائة الثالثة"، وله مسيرة علمية غاية في الأهمية، فضلاً عن إنتاجه المعرفي الوفير والمتعدد، الذي أثرى به الحياة الثقافية والدينية في عصره، امتاز الإمام النسائي بأنَّه شخص محبِّ ومتسامح، ولعلوّ مكانته؛ لم يكن أحد من أقرانه، أو من تلامذته، يتصوّر أن تكون نهايته بهذه الطريقة الهمجية على أيدي متعصبي زمانه.

#### الإمام الحافظ شيخ الإسلام:

بن دينار النَّسائي، وكنيته "أبو عبد الرحمن"، ولد العام 829م (215ه<mark>م)، في مدينة نَسا،</mark> من بلاد خراسان قديماً، وتقع بين إيران وافغانستان حالياً، لا يعرف الكثير عن بداياته فى مسقط رأسه، مما يدلّ على أن<mark>ه نشأ فى أسرة</mark> متواضعة العلم والمكانة.

كتابه "سير أعلام النبلاء" ويبدأ سيرته بالقول "الإمام الحافظ الثبت شيخ الإسلام..."، وي<mark>صفه</mark> ابن كثير بقوله هو "محدّث، وقاض، وأحد أئمة الحديث النبوى الشريف صاحب السنن الصغرى والكبرى، المعروفة بسنن النسائي، طلب العلم والحديث وهو صغير، فرحل إلى خراسان ليتعلم من قتيبة بن سعيد، والحجان والعراق والشام والجزيرة العربية، ثم استوطن مصر، وكان شافعي المذهب"، وقال عنه ابن الأثير: "كان شافعيّ المذهب، له مناسك ألفها طبقات الشافعية في كتبهم.

وكونه شافعياً، لم يكن يمنعه من أن يخالف هو أحمد بن شعيب بن على بن سنان بن بحر رأي الشافعي أحياناً، وغاية الأمر، كما يرى ابن الأثير ونظراً إلى هذه الحياة العلمية الحافلة؛ فإنه لم يزل في رفعة بين أهل زمانه، حتى قال تلميذه، أبو بكر بن الحداد: "رضيت به حجة بيني وبين الله تعالى".

الحياة السياسية والاجتماعية في زمنه: ولد النسائى بعد تولّى عبد الله بن طاهر يضعه الذهبي في الطبقة السابعة عشرة في بن الحسين إمارة خراسان، وإقامته الدولة الطاهرية، وقبل تولّى المعتصم محمد بن هارون الرشيد الخلافة بثلاثة أعوام، في لحظة التنافس الحاد والتعصّب المذموم الذي كان بين العرب والفرس، ما أجبر المعتصم على اللجوء إلى العساكر التركية، ونقل مقرّ الحكم والخلافة إلى

وقد عاصر الإمام النسائي عشرة من خلفاء بني العباس، فقد ولد في نهاية عصر المأمون، وقُتل العام (915م/ 303هـ) <mark>في عصر المقتدر بالله</mark> أبى الفضل جعفر بن أحمد المعتضد.

سامراء؛ هرباً من جحيم العرب والفرس.

على مذهب الشافعي" ولذلك ترجم له أصحاب إنّ نشأة ال<mark>إمام النسائي في أجواء اضطراب</mark> سياسي؛ حيث قتل ثلاثة من الخلفاء، وقام

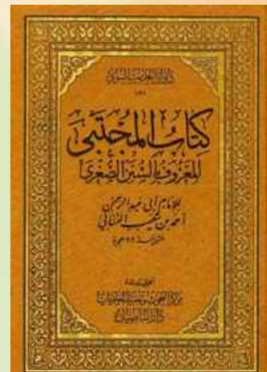


[57] الليبي –

ا<u>ب</u>داع

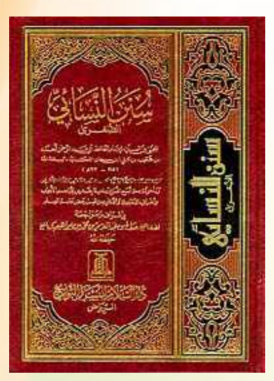
الجند التركي بعزل ثلاثة خلفاء أخرين، كل هذه أيدي علمائها، ثم إلى اليمن، وتنقل بين الثغور، الأحداث جعلته ينصرف عن الخوض في الفتن، ثم سافر إلى الشام، ومكث فيها فترة من الزمن، ولا يحب مجالسة السلاطين، كما يؤكد الذهبي التقى فيها العلماء، كما أشار إلى ذلك ابن كثير. في "سير أعلام النبلاء"، فانكبّ النسائي على في هذه المدة؛ كان "أحمد بن طولون" حاكماً طلب العلم وبذل فيه الكثير من الجهد والمشقة لمصر، وقد أقام فيها دولة مستقلة، وقضى على الكثير.

غادر "النسائي" قريته "نسا"، وهو فتى لم يتجاوز الخامسة عشرة من عمره، طالباً العلم، في وقت كان الترحال من أجل العلم مغامرة كبيرة، فقصد في أول أمره قتيبة بن سعيد في قرية "غيلان"، وأقام عنده عاماً وثلاثة أشهر، كما ذكر الذهبي، كانت الأجواء في بغداد غير مشجعة للعلماء، فلم يمكث فيها كثيراً، فتوجه إلى الحجاز؛ حيث تلقى كثيراً من علوم الحديث على



أيدي علمائها، ثم إلى اليمن، وتنقل بين الثغور، ثم سافر إلى الشام، ومكث فيها فترة من الزمن، التقى فيها العلماء، كما أشار إلى ذلك ابن كثير. في هذه المدة؛ كان "أحمد بن طولون" حاكماً لصر، وقد أقام فيها دولة مستقلة، وقضى على الفتن وحركات العصيان، مما جعل مصر أمنة مطمئنة، فمال النسائي للسكنى فيها، واتخذ لنفسه داراً في "زقاق القناديل"، وهو حي قديم من أحياء الفسطاط، إلى جوار مسجد عمرو بن العاص، يسكنه صفوة القوم، هذا الحي كان معروفاً زمن النسائي، واندثر حالياً، فاستقر النسائى في مصر، وطاب له المقام.

مثّل الاستقرار الذي حققته الدولة الطولونية، في بادئ أمرها، دافعاً مهمّاً للنسائي؛ فأنتج الكثير من مؤلفاته في مصر، كما تمكّن من استخراج "السنن الصغرى"، من كتابه "السنن الكبرى"، وقد روى ابن الأثير أنّ "أحد الأمراء، على الأرجح أحمد بن طولون، سأل النسائي: هل كلّ ما في كتاب السنن صحيح؟ فقال: لا، فقال له: أخرج لنا الصحيح منه، فعمد إلى ذلك فترة من الزمن، فأخرج كتابه العمدة "السنن الصغرى"، وهو أحد الكتب الستة في جمع الأحاديث الصحيحة"، ولم يزل النسائي مقيماً في مصر، يفد عليه طلاب العلم من كلّ حدب وصوب، حتى شهد زوال الدولة الطولونية، ولم يغادر النسائي مصر إلا بعد عشرة أعوام من زوال دولة بن طولون.



#### وقوع المأساة:

تغيرت الأحوال السياسية والاجتماعية في العالم الإسلامي، وهبّت رياح الفتن، فقد بدأ الضعف يدبّ في أوصال الدولة العباسية، وانتشر الخلاف بين المكوّن العرقي للدولة العباسية، سواء العربي أو الفارسي أو التركي، وأهدرت حقوق البسطاء، وأصبحت الكلمة للسيف بدلاً من العقل، وكثر بذخ الأمراء والصراع والتنافس على المناصب، كما تمّ إحياء التعصب الديني، فظهرت في الشام رذيلة التهجم على الصحابي علي بن أبي طالب، رضي الله عنه، انتصاراً لمنافسه التقليدي معاوية.

استشعر الإمام النسائي خطورة تفشّي ظاهر التعصب الديني، فأقدم على الرحيل إلى الشام، العام 914 ميلادي الموافق 302 هجرياً، وألّف

هناك كتاب "الخصائص للإمام علي بن أبي طالب"، فتجمّع له الغوغاء في المسجد الأموي، وسألوه لماذا لم يكتب في فضائل معاوية؟ فأجابهم قائلاً: "ألا يرضى معاوية أن يكون رأساً برأس مع علي حتى يفضل؟ فاستنكر الجمهور هذا الردّ، فألحّوا عليه، فأجابهم في شجاعة: "لا أجد له إلا قول رسول الله، صلّى الله عليه وسلّم؛ "لا أشبع الله بطنه"، هنا ثار الغوغاء على الإمام النسائي، وظلوا يدفعونه في حضنيه، كما قال ابن الدار قطني"، أو في خصيتيه، كما قال ابن خلقان. تُرك الإمام النسائي وهو الشيخ الكبير للغوغاء يضربونه ويهينونه، غير أبهين لفضله أو حتى سنّه بعد أن بلغ 85 عاماً.

امتُهن الرجل، الذي أفنى عمره يعلم الأمة مناسكها في كتابه الرائع كتاب "المناسك"، حتى طردوه من المسجد، ثم تحامل على نفسه ورحل من الشام، فما لبث أن مات في الرملة بفلسطين، متأثراً بضربات المتعصبين له في المسجد الأموي بدمشق.

دفع النسائي حياته في وجه التعصب والتطرف وهو من وصفه "الدار قطني" إنّه "أعلم من مسلم"، وقال عنه الذهبي: "كان بحراً من العلوم، ولا نظير له في علمه"، فكان قدره أن يموت على يد الجهال والدهماء والمتعصبين، الذين لا يعرفون الحقّ من الباطل والعالم من الجاهل، كما هو دأبهم في كل زمان.

- الليبي [58]

### ما تيسر عن ق. ق. ج

#### منصور عوض، مصر

القصة القصيرة جداً هي فن الإضمار، والاختزال الدلالي، والإحالات، وهي تصل بنا للمعنى دون هدر للكلمات لذا يعتبر التكثيف واحداً من أهم مقومات "الققج"، ويؤدي عدم الالتزام به إلى إخراج النص من هذا الجنس، إلى جنس أدبى آخر، والتكثيف لا يعنى بالطبع بتراً يترك النص مشوهاً، ناقصاً، بل تخلص من الزوائد التي ترهقه وتصيبه بالترهل، وقد توقعه في فخ التقريرية، والمباشرة، أيضاً العنوان هام جداً، فلا يصح أن يكون مجرد تكرار تفاعلى لما هو موجود بالفعل في المتن، بل هو جزء أصيل منه، يدخلنا مباشرةً في جو النص، ويحمل دلالته دون تصريح، ومباشرة تفضح القصة من البداية، فتفقد القفلة ألقها، وبهاءها، فمن الضروري أن تكون "القفلة" صادمة لأفق انتظار المتلقى، وعكس توقعه، لا معروفة من البداية، أيضاً "الحكائية" من أهم مقومات الققج. فالقصة، لأنها قصة، لابد أن تحوى حكاية ما، حدثاً ما،

(محسنات بديعية مبالغ فيها، تقاطعات ذهنية، تزيين غرف القلب الذاتية..إلخ) القصة القصيرة جداً، نص قاطع، صارم، يبحث عن أقرب الطرق لإيصال المعنى، وهو بهذا ليس سهلاً، ولا هيناً، ولا مشاعاً يستطيع أي من كان تعاطيه، استسهالاً كما نرى، بل هو من أصعب الأجناس الأدبية، تعاطياً، وصياغةً وتنظيراً، ولا يتقنه إلا من له باع في السرد الطويل (رواية، وقصة).

أعجبنى جداً تشبيه أستاذنا الكاتب، والناقد السوداني الكبير "صلاح سر الختم" للققع بـ: اللحظة الهاربة. نعم هي كذلك فعلاً، تومض في الذهن ك فلاش الكاميرا، تمر كالبرق، متوهجةً، ملتهبةً، حارقة، ووحده الصياد الماهر هو القادر على اصطيادها في الوقت المناسب، لحظة اكتمال بريقها، ونضج ألقها، التوقيت مهم جداً جداً، هي عملية ولادة الفكرة بعد مخاص طويل، والمبدع الحقيقي هو القادر على خلقها وبداية، وحبكة تماماً كأى نص طويل، الاختلاف فقط في أحسن تقويم، والتقويم هنا هو معمارية بنائها، في الصياغة، فنستعيض عن الوصف، والإسهاب، بمقوماته الاساسية والتي لم تعد خافيةً على أحد، بالأفعال التي تعطى النص حركيةً، وحيوية، وعن والذين يريدون تذويب الفوارق الجوهرية بينها وبين الإطناب بالجمل الحوارية القصيرة، وعن التكرار باقى الأجناس هم في الحقيقة، يريدون تفريغها من بالضمائر، كما أن احتدام الحدث، واندفاعه الكبير محتواها، ووأد خصوصيتها، وتهديد وجودها، هذا نحو النهاية، يجب أن يخلو من أي عراقيل سردية الفن النبيل المراوغ، شديد الصعوبة، يستنزف الفكر،

عند الشروع في معالجة أي نص إبداعي أياً كان والوجدان، أكثر مما تفعل النصوص الطويلة، وهي تستلزم وعياً حاضراً كأفضل ما يكون، ليس هذا جنسه، من الومضة وحتى الرواية، ويتعاظم دوره أكثر في النصوص القصيرة، التي هي بالأساس فن الاختزال، والإضمار والوصول إلى الهدف في أقل عدد من الكلمات. الترميز أيضاً مطلوب، فبدون الرمز يجيء العمل مباشراً تقريرياً، أشبه ما يكون بالمقال الصحفي، لا متعة فيه، ولا يحرك الفكر، والخيال، وهو يقوم بدور حيوى في إنشاء علاقة مباشرة بين المتلقى، والنص، فإذا كان الكاتب يعمد إلى ترميز نصه، فعلى يجعل من الشخوص، والأحداث مجرد سديم في فضاء النص، فلا ساس، ولا رأس. المشكلة ليست في المبدع بالأساس، فمن غير المعقول أن نكتب وفق ذائقة نقص المخزون الفكرى، والثقافي، والمعرفي لديه يجعله عاجزاً عن التواصل مع النصوص.

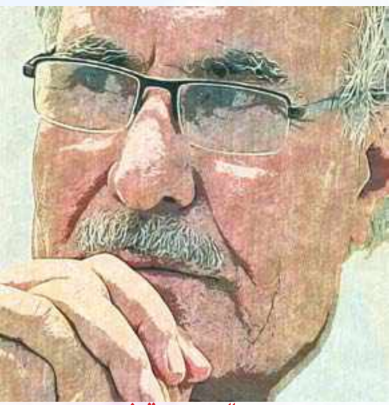
الذي يؤدي الى الافتعال، والتركيب المصطنع، ولكن ذلك الذي يشبه وعي البذرة وهي تشق طريقها للنمو. ليس بوسع القصة القصيرة جداً إلا أن تتعامل مع اللغة من منظور التكثيف، فتغدو لغتها محدودة جداً من حيث عدد الكلمات. لكنها في الوقت نفسه لغة تحيل إلى عالم شاسع من خلال الإيحاءات والدلالات. إن اللغة الإبداعية هنا، لا تحتمل التفصيلات والشروح والحوارات كما هو الحال في الرواية أو القصة القارىء أن يقوم بالعملية المعاكسة وهي محاولة فك القصيرة أو المقالة أو ما إلى ذلك؛ فاللغة في القصة هذه الرموز، ومحاولة البحث عن دلالتها، بل وإعادة القصيرة جداً لغة إيجاز، وترميز، وإيحاء، وحذف كتابة النص، أو تكملته وفق رؤيته الخاصة. فالنص إبداعي، وإيقاعات متعددة في عبارات محدودة... إلى الجيد حمال أوجه، والأعمال الابداعية أحادية القراءة حد أن تصبح اللغة في مجملها استعارة أو مجازاً؛ لا تترك الفرصة لأحد ليفكر ويتفاعل ويبدع أيضاً. بشرط ألا يخل هذا القصر ببنية القصة القصيرة جداً الغموض الفني المنشود ليس عيباً، ولا بدعة، بل اتجاه شبه المتكاملة، ولا يعنى هذا التكثيف للغة أن تغدو طاغي أصبح يحدد ملامح الحركة الإبداعية المعاصرة القصة القصيرة جداً مجرد عبارات متناثرة؛ كأنها ويحكمها، وشتان الفارق بين الغموض، والإبهام الذي جمل مشتتة لا رابط بينها، أو أن تكون جملاً شعرية غير قابلة للسردية؛ فمن يظن أن لغة القصة القصيرة جداً مجرد ومضة مفضية إلى الخاطرة أو قصيدة النثر، أو النص الهذياني فحسب، هو في الحقيقة قطاع ما من القراء، أو حسب أهوائهم ( الجمهور عايز لا يكتب قصة قصيرة جداً، ولا علاقة له بكتابتها من كده )، لكن التباعد بين المتلقى ومعطيات الرمز، بسبب قريب أو بعيد.

> التكثيف ليس بتراً يترك النص مشوها، ناقصاً غير مفهوم، بل على العكس، هو عملية تشذيب، تزيل الزوائد وتقى النص من الترهل، وهو تقنية ضرورية

[61]الليبي-– الليبي [60]

### من الليبي علي العباني ٠٠

## الأسطورة



محمد السبوعي، تونس

من الصّعب أن تجد خانة في شرعيّة الأنماط المتكلسة لما يزيد عن القرن، منذ وضع النقاد مدارس محدّدة وأقفاصاً تضع للفنون أقفاصاً تحدّد أجناسها، دكراً كانت أم أنثى، نباتاً أم حيواناً، سائلاً أم صلباً، ومن الصعب أن تجد في أعمال «علي العباني» على اختلاف محاملها زيتية أو مائية أو فوتوغرافية ما يجعلك مطمئناً لتصنيفها سواءً في خانة الفرح أو الحزن، الضحك أو البكاء، الجنون أو العقل، ولكنّك تشعر فقط برهبة الخلق،

خلّاقٌ هو «علي العباني»، ولكن ليس من طين أو نار كما في موروثنا الديني والأنتروبولوجي، بل من الظل يلهو به ويشكّل منه أشباحاً لا يستطيع محدودو المخيال فهم إشاراته، فالظل في اعتقادي أهم أسلحة «علي العباني» وأدواته، يلهيك عن الجسم الذي يتحوّل إلى شكل، خدعة الألهة في لهوها الأزليّ بمن اخترعها، ذلك الكائن المنذور للمأساة والوجع، تجده ساجداً متضرعاً لما خلق، أو ليست الألهة من صنع البشر

ورسّامٌ هو «علي العباني»، ولكن ليس باللون وحده، جرّب وجرّد وطبع وانطبع وتكعّب وتجاوز في سرياليته «سلفادور دالي» في لوحة «فارس الموت» – اللّوحة الأحبّ إلى قلبي – ولكنني لم أجد الموت أبداً في ما رأيت من أعمال رسّامنا الكبير، هو الذي يلاعب الموت في بلد خيّم غليه الدّم لما يزيد عن نصف قرن، وهو الذي أدرك «طرابلس» إحدى لألئ المتوسط التي فقدها ذات انقلاب عبث بأحلام طفولته وشبابه، فقد كان يبيع رسومه الأولى لتاجر إيطالي مقابل دراهم معدودة تكفي نفقاته الصّغيرة من تذاكر سينما وحلويّات بسيطة، وكم أسرتني تلك الحكاية التي حدّثني عنها ذات أحد لقائاتنا، وكنت قد زرت طرابلس في التسعينات، كانت مجرّد ثكنة عسكريّة حالكة.

باذخٌ هو «علي العباني» في علاقته بالألوان والأشكال التي يستدرجها لعدسته أو فرشاته بصبر الصيّادين وتوتّب الكواسر الكامنة، حتى أنك تخشي أثناء الجلوس معه أن يتحوّل الكوب الذي على طاولتك أو الزهرة المطلّة من شرفة حديقتك إلى لوحة فاتنة، وهذا ما حدث لأكثر من مرّة. دائم التوتّب على هدوئه الظاهر لرصد الظلال والأضواء التي تحيط بكل كيان قريب من عدسته، نبات كان أو حيواناً، صلباً أو

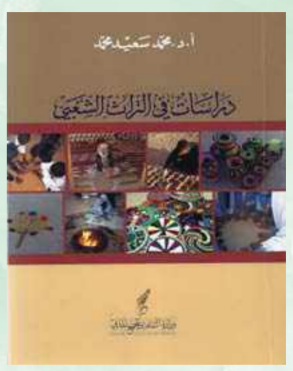
سائلاً، جامداً أو متحرّكاً، حتى أن بعض تشكيلاته البصريّة تربكني بحق وتجعلني أبحث عن الحزن والفرح، عن الأمل واليأس، عن الشتاء العاصف أو الربيع النّاعم في رسومه، ومن الطبيعي أن يطغى الأزرق بكل تدريجاته على لوحات «على العباني»، هو الَّذي عانق البحر المتوسط مبكراً في ساحل طرابلس الغرب قادماً من مرج «ترهونة» المتخم بالأخضر الطاغي، وما تنبعث من أشجاره من أزهار تشع بجميع الألوان، ومنذ البداية أدرك أنّه مصاب بالرّسم فالتحق بالتكوين الأكاديمي الذي جعله يتعرف على التجارب العالمية والمدارس التشكيلية التي انبثقت من مأساة حربين عالميتين غيرتا البشرية وزادتا في رعب الإنسان لا من الطبيعة فحسب، بل من الإنسان ذاته الذي استطاع إبادة الملايين من البشر، وهو ما لم تفعله الزلازل والبراكين والفيضانات والأوبئة، فكان الفنّ إجابة عن جميع الأسئلة التي لا جواب لها عند السّياسيين ورجال الدّين، بل عند المبدعين الكبار منهم «أرنست هيمنغواي»، و»غابرييل غارسيا ماركيز»، و »بیکاسو»، و »سلفادور دالي»، وغیرهم کثر.

متفرّدٌ «علي العباني» في تجربته التشكيلية كزيتونة طرهونية لا شرقية ولا غربية تكاد ألوانها تضيء وقد مسّتها فرشاة «علي العباني» العائدة بتقنيات جديدة وأساليب حديثة في مزج الألوان، وهذا كلّ ما تستطيع المدارس الأكاديمية تقديمه للمصاب غريزيًا بمحنة الإبداع بكل أشكاله، عاد لطرابلس القديمة، غير بعيد ظلالها وأنوارها الخافتة في الأحياء القديمة، غير بعيد عن الصحراء الكبرى ذات الكثبان والأصفر الرملي المتد إلى نهاية البصر، خام لا ينضب، وسحر لا ينتهي، فشكل البحر والغابة والصّحراء أعمدة ثابتة تشد لوحات «علي العباني» المحلقة إلى أرض شمال افريقيا ملتقي الفنون ومهد الحضارات.

[63] الليبي

#### عرض كتاب ٠٠

## دراساتُ ني التراث الشعي



أ. محمود المهدي الغتمي. ليبيا

هذا كتاب من تأليف « أ.د، محمد سعيد محمد صدر في طبعته الأولى عن وزارة الثقافة والمجتمع المدني في ليبيا سنة 2013م، قسّمه المؤلف إلى مقدّمة وثمانية فصول، وعدد صفحاته 287 صفحة، والمؤلف كان أستاذاً للأدب العربي بجامعة سبها، وعضواً بم َج ْم َع اللغة العربية الليبي، وقد توفاه اللّه في عام 2019م،

يضم الكتاب بين دفتيه مجموعة دراسات مهمة، جميعها تصب في موضوع التراث الشعبي بمنطقة الجنوب الليبي، تلك المنطقة الشاسعة التي تتميّز بالتنوع العرقي وغنى موروثها الثقافي وكلنا يَعْلم النقص الشديد الذي تعانيه المكتبة الليبية من دراسات ٍ وبحوث تتعلق بالتراث الشعبي والبحث فيه وتوثيقه، ومن هنا جاءت أهمية هذا الكتاب الذي نعرضه،

نَوّه المؤلف في المقدمة أن علاقته بالتراث ليست ابن عمها لم جديدة، بل تمتد منذ الطفولة عندما كان يستمع لوالدته عن متاعهما وهي تشدو بأغاني الرَّحى، ولكبار السن في قريته الأموال وال عندما يُغنّون على دقات الطبل، وزاد ولعه بالتراث الطريفة انع الشعبي عندما كبر، فكان له مشروعه العلمي الخاص؛ البنات أبوس حيث أصدر مجموعة كتب تهتم بموضوع التراث في ودلالة هذه المحاولة منه لجمع ما يمكن جمعه، ولم يُخفي المؤلف تصحيح النوقة ومخاوفه من ضياع التراث الشعبي في ليبيا، صراعها مو وذلك لتواضع الجهود المبذولة، سواء من المؤسسات يتوجب على الرسمية أو الباحثين في جمع التراث وتسجيله تسهم في توحفظه، وأيضاً بسبب عزوف جيل الشباب عن الايجابية. وفي الفصل وفي الفصل

#### • صورة المرأة في التراث الشعبي:

عنون المؤلف الفصل الأول من الكتاب ب "قراءة في حكاية بوسبع فرحات وبوسبع قهرات"، وهي حكاية عجيبة من التراث الشفوي في الجنوب الليبي، تتحدّث عن شقيقان، لأحدهما سبع بنات وللأخر سبعة أولاد، فكان أبو الأولاد السبعة عندما يقابل أخاه يبادره بالقول صباح الخير يا بوسبع قهرات، فيرد عليه صباح الخير يا بوسبع فرحات، وبعد مدة الستاءت البنت الكبرى من هذه السخرية وطلبت من أبيها وعمها أن تسافر مع ابن عمها الأكبر، فانطلقا على حصانين يخترقان الصحراء، وافترقا كل إلى طريق، فوقف الفتى وجلس في واد وبدأ يجمع الثعابين والحيات، أما الفتاة فقد اعتمدت على نفسها واجتازت العديد من المواقف والصعاب بفضل ذكائها وفطنتها، وجمعت الكثير من الأموال والجواهر، وعادت فوجدت

ابن عمها لم يبرح مكانه، ورجعا إلى بلدهما، ولما كشفا عن متاعهما خرجت الثعابين من أمتعة الولد، ووجدوا الأموال والجواهر عند الفتاة، وبعد هذه الحادثة الطريفة انعكست المقولة، فبدأ الناس ينادون والد البنات أبوسبع فرحات ووالد الأولاد أبوسبع قهرات. ودلالة هذه القصة واضحة لمن يتأمل فيها، وهي محاولة تصحيح النظرة الدونية للمرأة في المجتمع، وكذلك صراعها مع الرجل في ظل تلك المفاهيم البالية، وأنه يتوجب على المرأة ألا تضعف أو تستكين، بل عليها أن تسهم في تغيير تلك المفاهيم من خلال إبراز جوانبها الايجابية.

وفي الفصل الثاني تناول المؤلف "صورة المرأة السلبية في الأغاني الشعبية"، وهي أغاني تصدر عن الرجال والنساء في الأفراح والأحزان، أو أثناء ممارسة الأعمال، وغيرها من المناسبات، يتناقلها الناس شفوياً دون معرفة مبدعها الأول أو تاريخها الذي قيلت فيه. ولا شك أن الظروف التي مرّت بها بلادنا من جفاف وقحط وحروب في العهود الماضية، جعلت القبائل في حاجة إلى من يتقدّم صفوفها من الرجال للدفاع عنها والذود عن كرامتها، وأيضاً كانت الحاجة ماسة للرجال في ممارسة الأعمال الشاقة وما تتطلبه من مجهود كبير، ومن هنا جاءت النظرة السلبية للمرأة في بعض الأغاني الشعبية، والحزن الذي يطغى على الوالدين عندما يكون المولود أنثى.

وقد أورد المؤلف بعض الأغاني الشعبية التي تنظر بسلبية للفتاة وأنها تجلب الذل والهوان للعائلة منذ مولدها، فهي قد تقع سبيّة في أحد الغارات على مضارب القبيلة، فيُدنس شرفها ويكون ذلك نقطة

- الليبي [64]

سوداء في تاريخ العائلة.

في حين تتمنّى أغنية شعبية أخرى أوردها المؤلف أن يقع السوء والمكروه على المرأة وينجو منه الرجل، فهو الذي تعتمد عليه العائلة في كسب قوتها! وكذلك دُوّن المؤلف بعض الأغاني التي تفضح كيد النساء ومكرهن، وذلك على لسان فتاة كانت تعانى الأمرين من سوء معاملة أبيها القاسية، وتُرد ذلك إلى كيد زوجة أبيها وسعيها إلى تغليظ قلب الوالد ضد ابنته. • فن الرباعيات: ولم تَسْلم زوجة الأخ أيضاً من هذه السلبية والسوداوية وفي الفصل الثالث من الكتاب، قدُّم المؤلف قراءة في الأغاني الشعبية، فحسب خبرة مؤلف الكتاب وتحليلاً لعدد ثلاث عشر أغنية شعبية تُعرف أن الأغاني الشعبية التي قيلت في مدح الأخ والثناء بالرباعيات، لأنها تتكون من أربع شطرات، تأتي في عليه، أكثر بكثير من تلك التي قيلت في مدح الزوج أو بيتين، ويُعرف هذا الفن من الغناء الشعبي في مصر الأب، إلا أن ذلك يكون قبل زواج هذا الأخ طبعاً، أما بفن الواو، وتتميز هذه الأغاني بالرغم من بساطتها بعد زواجه فتتغير تلك الصورة الوردية لدى الأخت، بالعمق والحكمة والرصانة. وقد انتشر هذا الفن وتنقلب معها الأغاني أيضاً لتتحول إلى لوم واستغراب من الغناء الشعبي في مصر وبلدان المغرب العربي، الأخت عن ما الت إليه طباع ومشاعر أخيها، وكل وعمل الكثير من الباحثين على جمعه وتحقيقه. ذلك بسبب زوجته التي لا شغل لها إلا الكيد وحوك وجُمعت العديد من أغاني الرباعيات ونُسبت الدسائس من طرف خفى، لتمزيق ذلك الرباط الأخوى إلى أشخاص، مثل أحمد بن عروس التونسى، المتين بينهما، ومنها هذه الأغنية الجميلة والمُعبّرة التي وعبدالرحمن المجذوب، وغيرهما، ويضاف إليها نورد هنا شطراً منها:

#### يا خوي مانك أوخي

ولا مينتي (1) رضعاتك خذيت راي دوايت الليل

وعن شبحنا (3) باعداتك

ياخوي يا ولد بوي

بنات النسا باعدنك

ولا عاد نشبحك بعين

ولا وخيات بينشدنك

وختم المؤلف هذا الفصل بقوله أن هذه النظرة السلبية للمرأة في الأغاني الشعبية تقابلها أيضاً صورة أخرى ايجابية مفعمة بالحب والتقدير، مثل تصوير حنان الأم، وتقدير الأخت، وحب الزوجة، وغيرها من المشاعر السامية التي تنبع من نفس المرأة ومشاعرها

رباعيات أخرى كثيرة جداً لا يُعرف قائلها الأصلى، وصلتنا مشافهة من جيل إلى جيل، وهي التي ركز عليها المؤلف في فصله هذا، وعرض بعضاً منها للتحليل المنهجي.

#### • الألعاب الشعبية:

أما الفصل الرابع، فقد درس فيه المؤلف مجموعة كبيرة من الألعاب الشعبية في الجنوب الليبي في ماضيها وحاضرها، وقسمها إلى ألعاب فكرية، وبدنية، وألعاب

تسلية، وألعاب التبادل، وهي الألعاب التي يتبادل فيها اللّاعبون الدور في اللعب.

ومن الألعاب الفكرية التي ذكرها المؤلف هي أم السبع، وتعرف في غرب ليبيا وجنوب تونس بالخربقة، وهناك لعبة أم التخطى، وهي شبيهة باللعبة السابقة مع بعض الاختلافات، وحسب ظننا أن هذه اللعبة بالذات هي الأصل الأول للعبة الشطرنج، فكل لاعب يجب أن يحضر عدد اثنى عشر قطعة تختلف في اللون عن قطع صاحبه، وهي تعتمد على الذكاء وإعمال الفكر.

أما الألعاب البدنية، فذكر منها لعبة الرود، ويمارسها فريقين متساويين في العدد، في مكان مفتوح، ويمسك كل لاعب بعصا معكوفة من أعلاها لضرب الكرة وتمريرها لزملائه، وهي شبيهة جداً بلعبة الهوكي، وتمارس هذه اللعبة في المناسبات والأعياد، ويؤكد المؤلف بأن هذه اللعبة قديمة جداً في ليبيا، فقد وُجدت منقوشة على لوحات حجرية في جنوب وشرق ليبيا منذ ألاف السنين.

ومن الألعاب الشعبية التي تعتمد على سرعة العدو وخفة الحركة هي لعبة "يا مولى العشرة دونك عشرين"، ويلعبها الشباب غالباً أيام الأفراح، وهناك لعبة أخرى هي لعبة "الشاش"، وهي لعبة معروفة في ليبيا، وتُلعب بأن يتم قذف كرة صغيرة إلى أعلى ويحاول كل لاعب التقاطها، ثم تمريرها إلى عضو من فريقه، وهكذا.

نجح المؤلف في هذا الفصل في توثيق عدد تسع عشر لعبة شعبية، منها ألعابٌ فردية، وزوجية، وجماعية، العديد منها انقرض اليوم -للأسف- بسبب الحداثة التي طغت على المجتمع الليبي.

• التواصل بين ليبيا وجنوب الصحراء،

أما في الفصل الخامس، فخصصه المؤلف لموضوع التواصل بين الجنوب الليبي وشمالي تشاد والنيجر، دراسة في إعداد الأطعمة وعادات الأكل"، مهد له بالحديث عن تاريخ الهجرة الليبية إلى تشاد والنيجر، التي كان من أكبرها سنة 1842م، وكان معظم المهاجرين من منطقة سرت ومنطقة فزان، وثاني الهجرات تمت في سنة 1861م، وانطلقت أيضاً من وسط وجنوب ليبيا، أما الهجرة الكبرى فكان دافعها هو النزوح من شرور المستعمر الإيطالي ما بين عامي 1930-1928م، وكانت من المناطق السابقة نفسها تقريباً.

ولا شك أن عمق الصلات والعلاقات بين ليبيا من جهة، وتشاد والنيجر من جهة أخرى، وتشابه الأحوال المناخية للمناطق التي انطلق منها المهاجرون مع مناخ تلك الدول، قد مهد الطريق أمام هذه الموجات المتتالية، ونجح هؤلاء المهاجرين في الاندماج بالوسط الاجتماعي بسبب الإسلام الذي كان يدين به معظم الناس في تلك البلدان، وكذلك بسبب اللغة العربية التي يتقنها عدد كبير منهم.

وبمرور الزمن، اكتسب أولئك المهاجرين الكثير من العادات والتقاليد من سكان البلاد، كما حملوا معهم عاداتهم وخصائصهم إلى تلك المجتمعات، وبعد اكتشاف النفط في ليبيا في منتصف الخمسينيات من القرن الماضى، رجعت بعض القبائل والعائلات الليبية من تشاد والنيجر، واستقروا في سبها وسرت، واجدابيا، وغيرها، ومن بين المهارات التي حملها معهم أولئك المهاجرين إلى مهجرهم هو فن الطبخ، وطرق

[67] الليبي –

إعداد الأطعمة، وقد ذكر المؤلف مجموعة من هذه المأكولات بعد أن قام بزيارات ميدانية لبعض العائلات العائدة من المهجر، وشاهد طرق إعداد تلك الأطعمة، منها العصيدة، وهي أكلة معروفة تقريباً في جميع أنحاء ليبيا، وقد أدخلها المهاجرون الليبيون إلى تشاد والنيجر، وأدخلوا أيضاً الة الرحى لطحن الحبوب التى لم يعرفها من قبل سكان البلدين، فبدأوا أيضاً في صنع أكلة شبيهة بالعصيدة الليبية تعرف في تشاد باسم "الدامرقة"، كما ذكر الكاتب أكلة أخرى تسمى "انقاجي"، وتصنع من القصب بعد طحنه، وكذلك نقل الليبيون معهم خبز التنور. ومن المشروبات التي جاءت مع العائدون من تشاد ودخلت جنوب ليبيا نوع يسمى "المديدة"، ويصنع من القصب ويُقدَّم ساخناً.

#### • الأغاني الشعبية والتحفيز على القراءة:

وفى الفصل السادس بحث المؤلف موضوع الأغانى الشعبية التي تحفز الناس على القراءة، وهو موضوع طريف في بابه، فمن المعلوم أن المجتمع الليبي عانى في السابق من الأمية والجهل لقرون طويلة بسبب توالي المستعمرين على البلاد، وأورد المؤلف مجموعة من الأغاني الشعبية التي تحضّ على طلب العلم والصبر في تحصيله، كما تطرّق لأغاني ترقيص الأطفال التي تصدر عن النساء حين يقمن بترقيص أطفالهن، وهذه الأغاني عادة تحمل قيماً اجتماعية فاضلة، تحاول الأم غرسها في نفس طفلها، ومن هذه القيم تحفيز الأطفال على طلب العلم وحب القراءة.

#### • النخلة في الأدب الشعبي:

وفي الفصل السابع خصّ المؤلف شجرة النخيل في الأدب الشعبي بدراسة جيدة، وذلك لمكانتها الكبيرة في حياة الناس في العهود الماضية، وذكر بأن هناك نحو خمسمائة صنف من التمور في ليبيا، ونوّه بالفوائد التي نجنيها من النخلة، بل لكلّ جزء من أجزائها فوائد جمة أيضاً، ولأهمية النخلة في الحياة اليومية لدى سكان الجنوب الليبي نجدها تتردد كثيراً في الأغاني الشعبية، ومن هذه الأغاني أغنية تُشبَّه فيها الحبيبة بنخلة صغيرة تنمو على مهل، وفي أغنية أخرى يُشبِّه

صاحب الأغنية ثغر معشوقته وبياض أسنانها ببياض الجُمار، وهو قلب النخلة فيقول:

مضحك كما حلق جمار

#### والعين سوده كبيره

#### والعقل حده الوده

#### في المويات المريره

وكذلك كانت النخلة حاضرة في الشعر الشعبي؛ حيث ورد المؤلف العديد من القصائد لشعراء شعبيين في مدح النخلة وفوائدها العديدة، وأيضاً لا تخلو الأمثال والتعابير الشعبية والألغاز من ذكر لشجرة النخيل



أو جزء من أجزاءها، وهذا يدل في نظرنا على علاقة وطيدة وعريقة ربطت بين الإنسان في تلك المنطقة من ليبيا وبين النخلة، وهي علاقة تمتد لألاف السنين، فصُور النخيل توجد منحوتة على جدران جبال أكاكوس في جنوب ليبيا التي تعود لأكثر من عشرة ألاف عام.

#### • النخلة والحرف اليدوية:

وفي الفصل الثامن والأخير، بحث المؤلف في الحرف اليدوية التي تعتمد على النخلة، ومن الشائع أن الحرف اليدوية تقوم على الخامات المحلية، ومن أبرز هذه الخامات في منطقة جنوب ليبيا هي منتجات النخلة، وبعض هذه الحرف لا زالت قائمة إلى يومنا هذا، تتوارثها بعض العائلات جيلاً بعد جيل.

وقُسّم المؤلف هذه الصناعات إلى منتجات السعف، ومنتجات جذع النخلة، ومنتجات جريد النخل، ومنتجات الليف، ومنتجات التمر، وبعض هذه الصناعات يقوم بها الرجال، والبعض منها النساء، ومن الصناعات التي تقوم على سعف النخيل صناعة الأطباق والعماري [جمع عمرة وهو وعاء من سعف النخيل]، والتاكلوة وهي شبيهة بالطبق، وغيرهما، وكلها صناعات تتفنن فيها المرأة، أما جذع النخلة فيصنعون منه المهاريس [جمع مهراس] وهو جذع محفور ويستعمل لدق الحبوب، وأيضاً يصنعون المكاييل، والصاع، والطبل، كما يستعمل الجذع أيضاً في العمارة؛ الذي تسقف به البيوت والمباني. وتعاني جُلّ هذه الصناعات التقليدية والحرف اليدوية

من تراجع كبير، فالبعض منها على وشك الانقراض،

الهوامش: (1) مينتي: أمي.

عليها في مجال السياحة.

(2) دوايت الليل: زوجة الأخ التي تكثر من الثرثرة في الليل.

وبعضها يعانى من الكساد وعدم الرواج، وذلك

لانتشار الصناعات البلاستيكية ورخص ثمنها،

وعدم إقبال جيل الشباب على تُعلِّم هذه الصناعات

والمحافظة عليها، وأيضاً نتيجة غياب الدعم الرسمي

من المؤسسات الحكومية لتنمية هذه الصناعات

واستغلالها في توفير فرص عمل، وكذلك التعويل

وبعد هذا العرض المتواضع لأهم محتويات الكتاب،

نعتقد أنه يمثل إضافةً مهمة في موضوع دراسة

التراث الشعبي في ليبيا، وهو موضوع نتمنّي أن نرى

فيه المزيد من الدراسات الجادة من الباحثين، وتؤسس

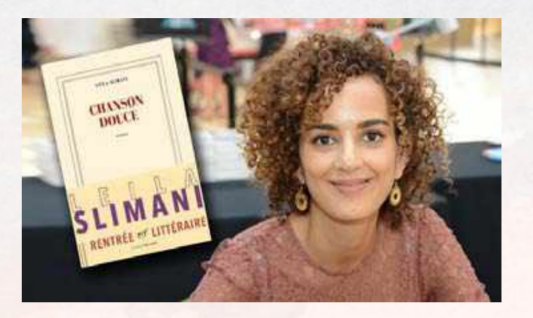
له أقسام في الجامعات، ومراكز بحوث ودراسات من

أجل تسجيله وحفظه كما تفعل الدول المتقدمة.

(3) عن شبحنا: عن نظرنا.

[69] الليبي – – الليبي [68]

## إدوارد سعيد والمحرر الأدبي



### إنعام كجه جي، العراق

عندما فازت الكاتبة المغربية الشابة "ليلى سليماني" بجائزة "غونكور"، أرفع الجوائز الأدبية في فرنسا، أقامت لها دار "غاليمار"، ناشرة الكتاب، حفلاً للاحتفاء بها، وقفت وسط الضيوف ووقف بجانبها محرر الرواية وهو يشير إلى غرفة جانبية قائلاً إن "ليلى" كانت تجلس هناك كل يوم لكي تنتهي من "طبخ" روايتها، وأضاف أن الكاتبة مر"ت بأيام من الشك والحيرة، تعثرت لديها مسيرة السرّد وكادت تتخلّى عن المشروع كلّه، لكنّه كان يتابع ما تكتب ويساعد ها في التّوص ل إلى حلول تخدم الرواية،

هكذا يُولد الكتابُ الناجحُ في الغرب. طبخةُ يتعاونُ فيها الكاتبُ والمحررُ ومن بعدهما مصمّمُ الغلاف ثم المورّعُ ومسؤولُ الترويج. يقوم المحررُ الأدبيُّ بدورٍ يكمل دور المؤلف. وهو ليس مجردَ مصحّحِ لغويِّ بل ناصح وخبير في بناء الجملة السليمة، ومبدعُ قادرُ على اقتراح إضافات أو حذف عبارات وفصول. قال لي صديقُ روائي تُرجمتْ إحدى رواياتِه إلى الفرنسية إنَّ المحررَ الأدبي لم يأخذ النصَّ المترجم كما هو، بل جاءَ بالفصل السادس من الرواية ووضعه في بدايتها، ومن بعده تولَّى ترتيبَ بقية الفصول. وهو يعترفُ بأنَّها كانت حركةً عبقرية وعنصرَ جذب إلى الحكاية بشكل لم يخطر على باله وهو المؤلف، ولا على بالِ ناشرِه العربي.

في بلادنا، يندر أن نعثر على المحرر الأدبي المحترف الجدير باللقب. هناك مصححون ومدقّقون للغة وأخطاء الطباعة لكن المحرر وظيفة أخرى، عملة نادرة. وعندما تعثر عليه فإنّه غالباً ما يكون مرتبطاً بوظيفة أخرى. كأن يكون مديراً للتحرير في صحيفة معروفة أو قناة تلفزيونية. لذلك يستغني كثير من دور النشر عن محرر بتلك المواصفات. فقد لا يقدر على دفع أتعابه. ثم أين هو ذلك القلم الأحمر القدير الذي يستأمنه المؤلف على نصه؟ كان من حظي أنني تعرفت في بيروت على الأستاذ "محمود عسّاف"، رحمه الله. في بيروت على الأستاذ "محمود عسّاف"، رحمه الله. وليلة، ويترك تأشيراته القيّمة عليها. لا يتدخل في بنية السرد، ويترك الأمر لناشر يعمل معه. وبدون ناشر ذكيّ يبطل سحر المحرر الأدبي.

بشكل عام، يظن الكاتبُ العربي أنَّه وضع نصاً مقدساً لا يجوز المساس به. إنَّ أي تعديل هو تشويه لحرمة كلماته واعتداء على بنات أفكاره. وكثير من الناشرين يجاري الروائي في إثم ظنونه. يعتمد على ما كتبه ويدفع به إلى المطبعة مباشرة. أما إذا كان من الذين يقبضون من المؤلف ثمن النشر فإنه، على الأغلب، لن يهتم كثيراً بالمحتوى ولا بالنتيجة.

استمعت قبل أيام إلى ندوة جميلة ومهمة شارك فيها ناشرون عرب، ضمن أيام "بيت الربير" التي جرت في العاصمة العمانية "مسقط". كانت بين المتحدثين مديرة دار الأداب في بيروت، السيدة "رنا إدريس". وممًّا روته واقعة مع المفكر الفلسطيني البروفيسور "إدوارد سعيد"، كانت شاهدة عليها عند ترجمة كتابه "خارج المكان" ونشره باللغة العربية.

صدر الكتاب بالإنجليزية أولاً. ومن عادة "سعيد" أن يكتب نصوص بخط اليد وليس رقناً على الشاشة أو الآلة الطابعة. وهو قد ذهب إلى بيروت ومعه النسخة الأصلية وعليها تصحيحات المحرر الأدبي بالحبر الأحمر. تقول "رنا" إنَّ التصحيحات كانت من الكثرة بحيث لم يكد سطر يخلو منها. مع هذا فقد كان "إدوارد سعيد" سعيداً بالجهد الذي بذله محرر الطبعة الأصلية. قال للناشرة العربية: لقد جعلني أطمئن على كتابي. (عن موقع "الشرق الأوسط" 24 ديسمبر 2023)

ارتددتُ في ذهولٍ

لحظة انغلاق الذات

وتفتُّحها ...!

\*\*\*\*

بعد معاناة

فعلتها

احدثت خرقًا

في هالة الروح

و اخرجت يدي

لأتحسس وجه الكون

\_ كوثر وهبي / سوريا





وُجِدَ اللونُ ليمتزِجَ بالشيء بوخز الرتابة وُيعطيَ الروحَ تناغُمَها معَ وهي تغزوك وتجردك من شعور الوقت الأشياء لا الأشياءُ تُغني... حين تفقدُ وهو يمضي دلالتَها ولا اللونُ يضجُ بذِكراها فعلتها و حلقت يا خالقَ الروح واللونِ خارج مدار الكتابة والشيء والأشياء متخطية حاجز السطور ها نحنُ نُحصى الورودَ تاركة للروح فسحة ونشمُّ البارودَ لاتتسع ألا لها ونهزُّ عَرْشَ الحدائِق لِنَحيا...! \_ مقبولة ارقيق/ليبيا ريها خضر / سوريا \*\*\*\* \*\*\*\* في غَياهِبِ الشيء

الخجول فعلتها ثقبت بصبر غشاء شرنقتي و تركت يدي تلمس لحاء شجرة احتضنتها وهي غافية امتنان و شکر فعلتها احدثت خدش على وجه اليوم تركته يصرخ

وضعت رجلًا على رجل وجلست اتأمله متسأله هل احسست



أكثرَ من قدرها وعدّتُ من سفري البعيد ولا أقيسُ حجمي عدّتُ لأنتبه أكثر وأحضرَ أو مقدار صوتي .. في المكان والزمان والنور كنتُ أظن أنني لا مرئية حين سخط الكون من سكوتي .. أهربُ إلى الركن البعيد كي لا أُلام أو أنفلتَ من ذاتي لحظة غياب .. ابتعدتُ حتى غدوتُ نطفةً أو ذرةً في يدِ ريح جارفة .. عرفتُ أكثر مما ينبغي دخلتُ سرِّ أسرار الخلق حتى غشاني نورٌ عظيم ..

واقفأ يسندُ بظلهِ جدار جالساً يمسك الأرض بيديه نائياً يحرس السقف بعينيه الرجل الذي استيقظ ولم يجد بيته .. \*\*\*\*

\_\_\_\_منال بوشعالة/ ليبيا

كنتُ قد ذهبتُ قبل أن أنتبهَ لوجودي .. أقدِّرُ حجم الأشياء

[73] الليبي –

## هیرمان هیسه…

# هل أخفت الترجمةُ الفلسطينيّين من ذئب البراري؟

## حسن أكرم. العراق

مرّ السنين لعب المحرِّرون دوراً مهمّاً في كتابة النصوص ومنذ بدأ التدوين، عُمل كتّاب الإمبراطور أو الملك على تحرير ما يقوله شفوياً إلى نصوص مكتوبة، وأضافوا إليها من لغتهم الخاصة ورؤيتهم. على سبيل المثال، اتسعت سلطة المحرّرين في القرن الثامن عشر في الهند حيث صاروا يكتبون كتباً كاملة، وينسبونها للأمراء، حتى صار كلّ الأمراء الهنديون كتّاباً في ذلك العهد. تدعم إعادة الكتابة للنصوصَ وتقوّمها وتُغنيها مثلما فعل كتَّاب من شعوب مختلفة مع "ألف ليلة وليلة"، الذي كُتب وحُرّر مرّات عدّة، حتى وصل إلى النضج الذي بين أيدينا الآن. ولكن في أحيان كثيرة تعمل إعادة

نحن لا نقرأ الكتابة، نحن نقرأ "إعادة الكتابة". على

دائماً ما تتحكم المؤسّسات الأيديولوجية والإعلامية في النص وسمعته. هذا ما تفعله، مثلاً، الإمبريالية الأميركية التي تدعم إعلامياً كتاباً على حساب كُتب أخرى من نوعه، وتتجاهل أدب حقب وبلدان فقط لاختلافها معها فكرياً أو سياسياً. لذا لم يتعامل الغرب بجدية مع الأدب العربي مثلاً، أو حتى الأدب الروسي، باستثناء النصوص التى تدعم أفكار الغرب السياسية والثقافية، أي تدعم الهيمنة الغربية.

الكتابة على خيانة النص الأصلي.

وهذا ما حدث مع نصوص "هيرمان هيسه"، الكاتب الألماني الحائز على "نوبل للأدب" عام 1946؛ فبينما كنتُ أقرأ ترجمة جديدة لروايته "ذئب البراري"، صادرة عن "دار همنغواي" في بيروت،

بترجمة مباشرة عن الألمانية أنجزها "غسّان عبد الرحمن"، وجدتُ أنّه يصف مشهداً إنسانيّاً من زاوية متضامنة أو حسّاسة على الأقل؛ حيث يجتمع في المقهى لاجئون فلسطينيون سُرقت أرضهم وسُرق وطنهم، وهذا ما أدخلني في شكّ حاد: كيف لم ينتبه أحد لدعم ميسه" لفلسطين؟ وكيف يمرّ تفصيل كهذا دون أن تعرف به أجيال من القرّاء العرب؟

بحثت عن ترجمة أخرى للرواية، فوجدت ترجمة أنجزها المترجم السوري "أسامة منزلجي" عن لغة وسيطة (الإنكليزية)، وقد صدرت عن "دار مسكيلياني" في تونس عام 2016. لا ذكر لفلسطين في هذه النسخة، في حين تحوّل الفلسطينيّون في المقهى إلى مجموعة من المحافظين، دون إشارة إلى جنسيتهم، وبحذف فقرات عديدة متتابعة، وإليكم ترجمة "منزلجي":

(( لعلّ روّاد هذا المكان، الذين أعرفهم جميعاً بالعين فحسب، كانوا من المحافظين المنتظمين، ويحتفظون في مساكنهم المحافظة بمذابحهم المنزلية الكئيبة المكرسة لأصنام القناعة الخجولة، ولعلَّهم، أيضاً، أفراد متوحدون، سكّيرون، مراعون، هادئون، زائغو الانتباه، ذوو مثل عليا مفلسة، ذئاب متوحّدة ومساكين مثلى. لم أكن متأكّداً. لعلّ الحنين إلى الوطن أو الإحباط، أو الحاجة إلى التغيير هي التي جرّتهم إلى هناك.)) (صفحة 47).ذئب البراري:

سينما نقرأ في نسخة المترجم "غسّان عبد الرحمن"

# غيمة صيف

## فوز أحمد، ليبيا

كغيمة صيف في بيداء قلبي كانت عبارة لكم المساحة من الدكتور الصديق ابو دوارة في مجلة الليبي للتعبير عن فاجعة الوطن.

كن صبوراً ايها القارئ فأنا لم أكتب من قبل لأحد، أب عربيد. فقد تعديت الأربعين منذ أمد، عانس تقتات على دعوات العجائز بزوج صالح وطفل يناديني أمي، فكانت "ليبيا" ابنتي التي لن تأتي يوماً، تسربت حكايا أزقتها في جدارية قلبي، فهي زقاق حنون

وصليتُ للعراق، ثم كانت أحداث فبراير، يا إلهى، كيف وأدت صغيرتي داخلي كأنى لم أعرفها يوماً، وتقوقعت بداخلي على حواف الوطن كغريب اتأمله بعجب، كأنى مهاجر داخل الوطن، كثير منا خرج بملامح جامدة وأحداق فارغة تحجر فيها الدمع، أمسينا أجساد ميتة تلهث وراء لقمة العيش عاجزون عن الاحتواء عن وصل الود أفواه بكماء خرجنا نحن فأنتم أقدر، لذا اختاركم الله، لذلك فنحن مجرد اللاجئون على أبواب الوطن حفاة عراة من خفق هوامش على عاتق الوطن. القلب نردد أغنية "الزير سالم" لا تسامح، وكل يغنى على ليلاه.

أتراه حقاً أيقظتنا "درنة"، أكان السد يصفع "درنة" نيابة عنا؟ أتراها كانت الأم الرؤوم التي تتلقى الصفع عن صغار عاقين اختبأوا ورائها من

إيه يا "درنة"، كيف نواسيك ونحن على قارعة الوطن، وعلى قارعة القلب، أتراه سيل السيارات زاد كاف لتنعم ضمائرنا، ونحن نعود لحجز أمكنتنا في طوابير الوطن، كيف نواسيك، وعن أى ثقافة فاجعة يتحدث الدكتور الصديق ونحن تحمستُ للوحدة والقومية، وآمنتُ بفلسطين نتعامل مع الطب النفسي كجريمة شرف، والخروج من المدن المنكوبة كلعنة تظل تلاحقك أينما ذهبت، وبكاء الرجال عار كبير، ويكون الدمع على مقصلة

طوبى لكم انتم، طوبى لكم مماتكم ومحياكم، ونعتذر وجداً لكم فتحن لا نملك ثقافة فجيعة لندواي جراحنا فيكم، فاحتضنونا وللموا بقايانا،

حشود، ولا أصوات الصراخ والضجيج، ولا يوجد

موسيقي صاخبة. ولا حتى تصفيق أو هتاف، فقط عدد

قليل من المواطنين الهادئين الجالسين على الطاولات

الخشبية المكشوفة حيث لا يوجد فوقها لا رخام

مصقول، ولا ألواح من الحديد الرقيق، ولا مظلّات

ليأتوا إلى هنا متناسين ما هُم عليه، الناس السكاري

المتأملون والذين يتحدثون بالمثل العليا والفلسفة

القديمة والقيم الإنسانية البالية. الذئاب في البراري

والشياطين المسكينة الهاربة من لعنة المؤمِنين أيضاً

قد يأتون إلى هنا، ربما عرفت هذا الآن. كلّ واحد من

هؤلاء يحمل في داخله ما هو أكبر من بؤس ونسيان،

منهم من كان يحمل حنيناً لوطنه المنكوب، ومنهم من

كان يبكى الغربة والشوق للأحبّة، ومنهم من أخفى في

صدره جرحاً غائراً لخيبة أمل كبيرة، ومنهم من كان

بحاجة إلى بديل يملأ الجزء الفارغ من حياته اليومية

الروتينية المقيتة، ومنهم من عاد بذكرياته إلى أيام

الدراسة حيث التقى مع عشيقته هنا. ومنهم الموظّف

المدنى الذي ملّ الروتين اليومي العفن، وأتى إلى هنا

## التي ترجمها عن الألمانية: (( ولكن، حتى هذا المكان كان هادئاً مملّاً لا يحوي شيئاً ممّا اعتاده، لا يوجد

# رسالة في الشّطرنج



عبدالرزاق دحنون، سوريا

ظلّ "عبد الحميد الكاتب" على مدى ما يقارب سبعة ظنّى شيوع هذه الرسالة في البلاد حفظها من

وعشرين عاماً يكتب الرسائل في ديوان الخليفة، الضياع. رسائل مختلفة بلغت في حدود ألف ورقة. وق<mark>د ضاع</mark> من هذه الرسائل القسم الأكبر، وما وصلنا منها والسؤال الذي يخطر في البال ما الأسباب الملحّة لا يتجاوز خمسين ورقة. قام بجهد إعداد ما تبقى التي دعت آخر خلفاء بني "أميّة مروان بن محمّد" من هذه الرسائل العلّامة الفاضل الدكتور "إحسان عباس" -رحمه الله- وقدّمها مع دراسة قيّمة عن عبد الحميد الكاتب" تحت عنوان: " عبد الحميد بن يحيى الكاتب وما تبقّى من رسائله ورسائل أبي العلاء" صدرت عن دار الشروق للنشر والتوزيع في عُمّان - الاردن عام 1988. ومن جملة هذه الرسائل التي سلمت من عاديات الزمان "رسالة في الشّطرنج" كُتبت بأمر من الخليفة "مروان بن

ليهرب من كلُّ هذه الرتابة، جميعهم كانوا مثلى تماماً يشبهونني بكلِّ شيء، كانوا قليلي الكلام يشربون بنهم وهدوء، ويفضّلون الجلوس أمام المسرح الذي كان يرتفع نصف متر عن الأرض والفتيات يرقصن، والكل يشرب من لتر الألزاسي المعتق. هنا كنت قد قرّرت أن أبقى لمدّة ساعات، وأن أتحمّل الفوضى في العرض، ولكنّني شعرت أنّ الأمر وصل إلى منتهاه، وعندما ملوَّنة، أو أغطية نحاسية. وقبل أن يذهب الجميع رشفت الرشفة الكبيرة من الألزاسي، وانتابتني نوبة جلست لأتناول مشروباً ساخناً ودافئاً في المساء، يبدو من الدوار تذكّرت أنّى لم أتناول شيئاً على الإطلاق أنه نبيذ غامق معتّق وكثيف، وربما الناس القلائل منذ الصباح، سوى شطيرة على الإفطار.)) (صفحة المتواجدون هنا ليسوا عاديّين البتّة، أو على الأقلّ من 70).

### خلال معرفتى النظرية بهم التي تيقّنت بالنظر بإمعان • هل فاتنا الانتباه لقرب "هرمان هسه" من إليهم، هُم لاجئون حقيقيون "فلسطينيون"، ويحملون فلسطين؟

في مخيّلاتهم الكثير من الصراخ والمذابح والدمار كان عليَّ العودة إلى النسخة الإنكليزية - وهي نسخة المنزلي، السجود أمام أشجار الزيتون المشتعلة، البكاء دار Bantam Book - لأتأكَّد من النص على المكان الذي تهدّم ركنه، وتلك البلاد البعيدة الوسيط الذي نُقلت منه نسخة "دار مسكيلياني"، وقد التي أتوا منها خائفين حزينين مكتئيين، ربما هم ظننتُ أنّ النسخة جرى تحريفُها بسبب أيديولوجي، الزملاء الوحيدون والثملون الحقيقيون لي هنا في الكنّي وجدت وصفاً واضحاً للفلسطينيّين، وإن كان الحانة والمبتعدون عن مسار حياتهم المهنية والحقيقية المترجم الإنكليزي استعمل كلمة Philistines ذات المحمول السلبي وليس Palestinians. والتعويل كله بالطبع على الأصل الألماني لمعرفة الكلمة التي استعملها "هيسه".

هل اعتمد المترجم العربى على ترجمة إنكليزية محرّفة، بالأحرى مُصهينة؟ ولنا أن نتخيل حجم الرقابة والتحريف الصهيونيين في عالم النشر الغربي على مدار القرن العشرين لحذف مواقف متضامنة مع فلسطين أو يُشتم بها منها موقف متضامن. لا نعتقد أن المترجم العربي تعمّد إخفاء الفلسطينيّين من الرواية، لكنه بلا شك يتحمل جزءاً من المسؤولية هو والناشر العربي، الذي نتوقع منه توضيحاً واستدراكاً في حال ما كان هناك خطأ في حق فلسطين وفي الحقيقة.

لإصدار مرسوم عام يوزّع على الأمصار يمنع لعب الناس الشّطرنج في الأماكن العامّة والمجالس والمنتديات؟ وهل كان لعب الشّطرنج من الأسباب التى فطن إليها الخليفة فحاربها منعا لسقوط الدولة الأمويّة؟

"مروان بن محمّد" آخر خلفاء بني أميّة، لقبه المشهور: مروان الحمار. وحتى لا يتهمنى القارئ بالجرأة على خليفة أموى كانت دولته من أكبر محمّد" يمنع فيها لعب الشّطرنج في دولته. وفي الإمبراطوريات في التّاريخ، أسارع إلى القول بأنّ

– الليبي [76] [77] الليبي –

المؤرخين على اختلاف ميولهم أعطوه هذا اللقب من باب الثناء، وهو ثناء تؤيده الوقائع التي تخلّلت أيام حكمه. فقد كان يصل السير بالسير، ويصبر على ويلات ومكاره الحرب. ويقال في المثل: فلان أصبر من حمار في الحرب.

على كلّ حال لم تكن خلافة "مروان بن محمّد" عهداً موسوماً بالرّاحة والإخلاد إلى السكينة، بل كانت فترة عاصفة بالتقلبات والفتن، فالثَّائرون في كلّ مكان، وما يكاد "مروان بن محمّد" يقضى على أحدهم حتى تنشقّ الأرض عن ثائر آخر. وختمت تلك الثورات بظهور "أبي مسلم" وأعوانه في "خراسان"، واجتياحهم المشرق كلّه، ولذلك كانت أيام "مروان بن محمد" تنقلاً من مكان إلى آخر، وتعبئة الجيوش، وقودها أو إسناد قيادتها إلى أحد ولديه أو واحد من أعوانه.

كان "مروان بن محمّد" مشهوراً بالفروسيّة، والإقدام، والدّهاء، والعسف. بويع خليفة للمسلمين فے منتصف شہر صفر سنة سبع وعشرين ومائة للهجرة. وقد شارك "عبد الحميد بن يحيى الكاتب"، أمين سر "مروان بن محمّد" وكاتبه، في هذه الحركة الدائبة، وكتب عنه الرسائل الكثيرة وأخذت الارهاصات كلّها تومئ نحو نهاية فاجعة.

لاحظ "المسعوديّ"، صاحب "مروج الذّهب"، في تعداده صفات هذا الخليفة أنّه كان "يلقى أموره وهي مُدبرة ويريد أن يجعلها مُقبلة" وتعبّر هذه

الملاحظة الدقيقة عن مأساته الحقيقية. فقد جاء "مروان بن محمّد" في نهاية سلسلة طويلة من الأسباب والظروف التى أثارتها السياسة الأموية وأوصلت دولتهم إلى نقطة التلاشي. ومع ظهور قائد محنَّك كمروان بن محمّد يبقى من المستحيل تفادى هذا المصير، لأن نجاح القيادة رهن بالظروف المواتية، أما حين تكون الأمور مدبرة، كما يقول المسعودي، فليس بمقدور أية قيادة مهما بلغت من الكفاءة أن تجعلها مُقبلة. ومن الأمور العجيبة في إدبار الزمان عن مروان بن محمّد انقلاب الطبيعة ضده فقد فاض نهر الفرات في أيامه وشرّد أهل القرى والخيام على ضفتيه. وقد وصلتنا رسالة شيّقة ومهمة بقلم عبد الحميد الكاتب تصف حال أمير المؤمنين الذي أصبح مرتاعاً وجلاً لما أصاب أهل الفرات من الغرق وخراب الديار.

تحكى الروايات عن المعركة الأخيرة لجيش مروان بن محمّد عند نهر الزاب الكبير بأنّها كانت امتحاناً عسيراً، لا لخططه الحربيّة البارعة وعقليّته العسكريّة الفدّة وإنّما لقدرة جيوشه على الاستمرار والتحمّل والصبر. انكسرت جيوشه وهرب "مروان" مع كاتبه "عبد الحميد" إلى الشام، ثم بلغا في مسيرهما إلى "بوصير" بمصر، ومعظمها يتحدث عن فتنة هنا وخروج هناك، فقبض على مروان وقتل سنة 132 هجرية، قتله عامر بن إسماعيل المسليّ صاحب طلائع صالح بن عليّ، ولم يقتل عبد الحميد الكاتب وإنّما أمر بإرساله إلى أبى العباس السفاح، فسلمه هذا إلى عبد الجبار بن عبد الرحمن، فكان يحمى دستاً وفيه الزيت المغلى، ثم يضع الدست على أم رأس

عبد الحميد، فلم يزل يفعل به ذلك حتى مات سنة بحساب الكمية التي طلبها الحكيم جائزة له تبيّن 133 مجرية.

الرسالة توضح بأنّ المجتمع الأموى كان قد غمرته ومبتدعها. موجة من الانكباب على الشّطرنج، فاللاعبون يعكفون عليه من الصبح إلى المساء، وبذلك تفوتهم الواجبات الدينيّة والدنيويّة، وهم في مداعباتهم بعضهم بعضا يستعملون ألفاظاً فظّة سيّئة، كما أنهم يجاهرون بلعبها في الأنديّة والمجالس، وتضيف الرسالة سبباً آخر، من المستبعد أن نربطه بالشّطرنج، إذ قيل في الرسالة إنّها تضر بالعقول، والمعروف عن الشَّطرنج أنها لعبة ذكاء، تمرّن الذهن وتُتُقّف العقول.

> للأولاد في بلاد الهند، وقد دهشته رقعة الشّطرنج واختلاف الأوضاع المكنة فيها، فقدّمها هديّة لملك الهند. تقول الروايات بأنّ الملك سرّ لهذا الاختراع النادر وأمر بمكافأة مجزية تصرف لهذا الحكيم المتواضع. وسأل الملك مخترع الشّطرنج ما يرغب من جائزة، فصمت الحكيم مفكراً، ثمّ قال: تعلم أيها الملك المقتدر بأنّ رقعة الشّطرنج تتألف من أربعة وستين مربعاً وأريد أن تضع لي في المربع الأول حبّة قمح واحدة وفي المربع الثاني حبّتين وفي المربع الثالث أربع حبّات، وهكذا تضاعف عدد الحبّات في كل مربع عن سابقه حتى نهاية المربعات.

> تعجب الملك من هذا الطلب المتواضع، وأمر بتحقيق رغبة مخترع الشّطرنج. وعندما قام أعوان الملك

لهم بأنّ سائر مخازن الملكة من القمح لا تكفى لذلك، مما زاد إعجاب الملك بلعبة الشّطرنج

ولتوضيح ذلك عدتُ إلى مؤلف كتاب "الرياضيات المسلّية" للروسى ياكوف بيريلمان الذي حسب عدد حبّات القمع فكان هذا الرقم العجيب (1844674407379551615) ويقول: وإذا قدّرنا بأنّ المتر المكعب من القمح يعادل 15 مليون حبّة، وهذا يعنى بأنّ مكافأة مخترع الشّطرنج يجب أن تشغل مخزناً يبلغ حجمه (12000 ) كيلو متراً مكعباً، وإذا كان ارتفاع المخزن 4 أمتار وعرضه 10 أمتار لوجب أن جاء في الحكايات بأنّ مخترعها يعمل معلّماً يمتد لمسافة 300 مليون كيلو متر، أي أكبر بمرتين من بعد الأرض عن الشمس. وهذه من عجائب الرياضيات المدهشة. وقد جاء في الأثر أن الخليفة "المأمون" بن هارون الرشيد صاح ذات يوم مستغرباً فشله في قيادة هذه اللعبة: أنا الذي يحكم العالم من نهر السند شرقاً إلى الأندلس غرباً لا أستطيع أن أسوس اثنين وثلاثين قطعة شطرنج في مساحة ذراعين في ذراعين. لا بأس عليك يا أبا العباس، فأنت خير من ساس الناس.

وقد اتفق الذين كتبوا عن فيلسوف معرّة النعمان أنه لعب الشّطرنج، وقد احتار "طه حسين" في تفسير هذا الأمر في كتابه المشهور "تجديد ذكرى أبي العلاء "وسأل: كيف يلعب الأعمى الشّطرنج؟ وقال: ما نشك في إحدى اثنين: إمّا أن تكون الرواية مكذوبة مصدرها المبالغة فيما شاع عن ذكاء

الرجل وقوّة حسّه، وصدق فطنته، وإمّا أن تكون لعبة الشّطرنج قد كانت بأحجار معلّمة تميزها الأيدى. وأغلب الظّن أن "طه حسين" لو قرأ رسالة عبد الحميد الكاتب في الشّطرنج لأدرك بأنّ العميان يلعبون الشّطرنج بفطنة ودراية ممتازة في سنة 95 هجرية. وقد بلغ من مهارة "سعيد بن العهد الأمويّ.

الصغيرة التي تسمى الشّطرنج فأمر بمنعها في الدولة التي يحكمها، مستأنساً برأى أهل المدينة الذي يمثّله الإمام مالك بن أنس. فقد سُئل مالك عن الشّطرنج فقال: لا خير فيه وليس بشيء وهو من الباطل واللعب كلّه باطل. وهذا الحذر من الشّطرنج يرجع إلى الخوف من ارتباط اللعب بأمور مستقبحة، إذ يقترن أحياناً بها القمار والسفه في تشهير المغلوب. ومع ذلك فإنّ رأى مالك لا يفهم منه التحريم الكليّ، وإنّما هو إشارة إلى الكراهية وحسب. يضاف إلى ذلك كلّه بأنّ أحجار الشّطرنج في العصر الأموى ظلَّت على هيئة <mark>تماثيل مجسّمة صحّ ذلك</mark>- إشاعة النقمة على الدولة وسياستها. تتعارض مع مفهوم الدين الإسلاميّ في التصوير.

> من الفئات التي كانت تلعب الشّطرنج لم تكن قريبة من الأمويّين، بل يمكن القول بأنّ أغلبها في الصف المعارض لحكم بني أميّة. وروى عن "عليّ وكذلك شاع الشّطرنج بين قراء ثاروا ذات يوم الوطن العربي ... كش ملك.

على الدولة الأمويّة مثل سعيد بن جبير، أبو عبد الله أعلم التابعين على الإطلاق، قتله الحجّاج بن يوسف الثقفيّ لاشتراكه في ثورة عبد الرحمن بن الأشعث على الخليفة الأمويّ عبد الملك بن مروان جبير" في لعبة الشّطرنج أنّه كان يلعب مستدبراً، وذلك أنّه كان يحوّل وجهه ويقال له لعب صاحبك الخليفة الأمويّ مروان بن محمّد أرّقته هذه الرقعة كذا، فيقول ألعب كذا. وقد رُئي الشعبيّ - أحد التابعين الكبار - وفي لحيته قصب مغروز، فلما سئل عن ذلك قال: كلما غلبوني مرة غرزوا في لحيتي قصبة. إنّه لمن المستبعد أن نستنتج من ذلك كلّه بأنّ الدولة كانت ترى في إقبال الفئات المناوئة لها على تلك اللعبة تمريناً على أساليب الكر والفر. ولكن انتشار اللعبة وزيادة عدد المقبلين عليها كان يعنى خلق فرص جديدة من مجالس ومنتديات لنقد الدولة، وتذاكر الناس لحقوقهم المهضومة. كما كانت تلك المجالس والمنتديات مجالاً لاجتماع المعارضة، ظاهرها لعب الشّطرنج، وباطنها -إن

وفي عصرنا الحديث هذا وجدت في أغلب مذكرات غير أنّ الدكتور "إحسان عباس" في تحليله السجناء في سجون الأنظمة العربيّة بأنّ "السجناء لنصّ الرسالة يرجّح أسباباً أخرى كانت حافزة في جناح السياسيّين كانوا يصنعون أحجار لصدورها، إذ لو دققنا النظر لوجدنا أنّ كثيراً الشّطرنج في الزنزانات من "فتات الخبز" بعد عجنه بالماء ومن ثمّ يشكلونه على هيئة ملك ووزير وفيلين وحصانين وقلعتين وثمانية بيادق، ويلعبون بها على رقعة شطرنج مرسومة في أرض الزنزانة بن الحسين" أنه كان يلاعب أهله بالشّطرنج، بالأبيض والأسود على امتداد خريطة سجون

## الرائد المؤسس للرواية الأفريقيّة ٠٠

# تشينوا أتشيبي



## أحمد سليم عوض، مصر

يعد «تشينوا اتشيبي» أحد أهم وأشهر الروائيين الأفارقة الذين كتبوا باللغة الإنجليزية وأعطوا للرواية الإفريقية مكانة واحتراماً على مستوى العالم، فقد نجح من خلال أعماله الأدبية في نقل التجربة الإفريقية للعالم بعيون إِفْرِيقِيةَ وَاعِيةً، وَرَغُم أَنْ أَعْمَالُهُ الرَّوَائِيةَ قَلِيلَةَ الْعَدْدُ نَسْبِياً ﴿ خَمْسَ رَوَايَاتَ ﴾، الا أنها مثلت نقلة نوعية في تاريخ الرواية الأفريقية عامة والرواية الإفريقية المكتوبة بالإنجليزية بشكل خاص، فأعماله كما يذكر «وول شوينكا» الأديب النيجيري الشهير والحاصل على جائزه نوبل في الآداب عام 1986 •

(( تتكلم من داخل الشخصية الإفريقية بدلاً من أن المقالات وكتب الأطفال، كما قام بتحرير بعض الكتب الأدب الإفريقي، تاركاً أعظم الأثر على بدايتها ككاتبة. الروائيين الذين كتبوا باللغة الانجليزية حتى الآن. ولد "تشينوا أتشيبي" في عام 1930 بقرية "أوجيدي"

في شرقى نيجيريا، بدأ حياته الأدبية في عام 1958 عندما نشر روايته الأولى "الأشياء تتداعى"، والتي لاقت رواجاً وانتشاراً كبيراً، وبيع منها أكثر من ثمانية ملايين نسخة، وترجمت إلى أكثر من خمس وأربعين لغة، ونالت الرواية تقديراً أدبياً رفيعاً من النقاد. الأمر الذي وضع "أتشيبي" في مصاف أدباء أفريقيا الكبار في أول ظهور له على الساحة الأدبية، وفي عام 1960 أصدر روايته الثانية "مضى عهد الراحة"، المجتمع الأفريقي في فترة من أصعب وأهم الفترات والتي تعتبر تتمة لرواية "الأشياء تتداعي"، وبعد أربع سنوات وفي عام 1964 صدرت روايته الثالثة وعاصرت وصول الاستعمار للقارة، واستطاع أن "رجل الشعب"، وقد توقف إنتاجه الروائي بعد عمله الأخير "رجل الشعب" لفترة تزيد على العشرين عاماً

تصور الإفريقي على أنه شيء غريب وعجيب كما يراه الأدبية، كما أصدر ديوانين شعريين، الأول بعنوان الأبيض))، وتقول عنه "نادين جورد يمر"، أديبة "حذار يا أخا الروح" عام 1971، والذي تعكس جنوب أفريقيا والحاصلة على جائزة نوبل في الآداب قصائده أجواء الحرب الأهلية في نيجيريا وما سببته عام 1991: (( له موهبة متألقة وعظيمة ومفعمة من صدمه، والثاني بعنوان "عيد الميلاد في بيافرا" بالحماس والثراء))، ويصفه الناقد الأدبى "بروس عام1973،"كما كتب عدداً من القصص القصيرة كين في مقدمته للأدب النيجيري بأنه: (( أول كاتب منها "البيضة القربان"، و"كيف حصل النمر على نيجيري ينجح في ترجمة ونقل الرواية من نمط الفن مخالبه"، و"فتيات في حرب"، و"الناى الطبلة الأوروبي إلى الأدب الأفريقي، وتعترف الكاتبة "تونى ومجموعة قصص قصيرة بعنوان "قصص افريقيه موريسون" الحاصلة على جائزة نوبل في الآداب بأن قصيرة"، كما كتب رواية للاطفال بعنوان "شيكي "أتشيبي" هو الذي أضرم علاقة الحب بينها وبين والنهر"، كذلك قام بتحرير كتابي "لا تدعه يموت"، وهو عبارة عن مختارات شعرية في ذكرى الأدب ويرى معظم النقاد أن إنجازه الروائي لا يحد بهويته النيجيري "كريسيتوفر أوكيجبو"، وكتاب "أكا ويتا" الافريقية، ولذلك يتم النظر إليه كواحد من أفضل مختارات شعرية من شعر الأيبو، وله في النقد الأدبي كتاب بعنوان "آمال ومعوقات"، وفي عام 1988 أصدر روايته الأخيرة "كثبان النمل في السافانا"، أما آخر أعماله فكان كتابه "الوطن والمنفى"، والذي يحلم فيه بحضارة عالمية تشارك في صنعها جميع شعوب العالم، ويرى أن الحضارة الحالية إما أمريكية أو أوربية. ويقول إنه من المحزن أن هناك تراثاً يخص أكثر من حضارة وأكثر من شعب يكاد يمحى ولايجد من يذكر به"

وقد استطاع من خلال عالمه الروائي أن يرصد واقع التي عاشتها أفريقيا، وهي الفترة التي سبقت سهم الله"، وفي عام 1966 نشر روايته الرابعة يشخص ويصف أمراض هذا الواقع وعالته، فأجاد اختيار الموضوعات وأتقن رسم الشخصيات ولم تفته أدق الرتوش والتفصيلات فأبدع لنا عالما افريقيا ولكنه في تلك الأثناء كتب أعمالاً شعرية وأخرى نقدية فريداً، فقد ركز على موضوعات الهوية الأفريقية، وبعض القصص القصيرة، بالإضافة إلى العديد من والصدام بين الحضارة الأوروبية والذات الافريقيه،

والصراع بين القيم التقليدية للمجتمعات الأفريقية وقيم الاستعمار الوافد، وأثر الاستعمار على المجتمع ميلاده السبعين الذي أقيم في الولايات المتحدة لم الأفريقي وعلى النخب الحاكمة والمثقفة.

عمل في الفترة الأخيرة من حياته محاضراً في جامعة "يارد" بالولايات المتحدة الأمريكية، وقد حصل على العديد من الجوائز الأدبية المحلية والعالمية منها الميدالية الوطنية النيجيرية للأدب بمناسبة استقلال نيجيريا في ستينيات القرن الماضي، وجائزة الكومنولث الشعرية عن ديوانه "حذاريا أخا الروح"، كما نال الدكتوراه الفخرية من جامعة "دارتموث" الأمريكية، ورشح لجائزة نوبل كما رشح للحصول على جائزة "البوكر" البريطانية الشهيرة عن روايته الاخيره "كثبان النمل في السافانا"، وفي عام 1999 عينته الأمم المتحدة سفيراً لها للنوايا الحسنة، وقد تم اختيار روايته "الأشياء تتداعى" من ضمن 12 كتاباً اعتبرت من أفضل كتب القرن في أفريقيا، وذلك من قبل لجنة تحكيم من الأكاديميين والكتاب الافارقة كان قد تم تشكيلها بمبادرة من الكاتب والأكاديمي الكيني "على مزروعي"، حيث راجع المحكمون أكثر من 1500 كتاب كتبت بلغات أفريقية عديدة على مدار ثلاث أعوام، وفي عام 2002 فاز بجائزة رفيعة للسلام منحتها له رابطة ناشري وبائعي الكتب الألمان تقديراً لدوره كروائي وكاتب أخلاقي أفريقي رائد. وقالت الرابطة في بيان لها إنها: (( تكرم "تشينوا أتشيبي" باعتباره أحد أقوى الأصوات وأبرعها في أفريقيا في أدب القرن العشرين، ولأنه معلم ومدافع عن الأخلاق لا يكل ولايمل، ولأنه في المقام الأول روائي

ولم يقتصر التقدير الذي ناله على الجوائز التي الأدباء والنقاد فقط؛ بل أنه نال تقديراً من العديد مسقط رأسه "أوجيدي" بنيجيريا.

من الشخصيات السياسية الشهيرة، ففي عيد يغفل العالم عن تأكيد الاعتراف بمنزلة هذا الروائي المتميز والكاتب القصصى الفائق. فقد بعث "نيلسون مانديلا" المناضل والرئيس السابق لجنوب إفريقيا رسالة يتذكر فيها أعماله التي قرأها وهو ما زال في السجن أيام نظام التمييز العنصري مبيناً مدى إعجابه بالكاتب الشجاع الذي لايعرف الجبن، كما أن "كوفي أنان"، السكرتير العام للامم المتحدة أبدى إعجاباً مماثلاً وهو يتحدث عن مواقفه الوطنية الشجاعة ضد الأمراض التي تفتك بأفريقيا، أما "جيمي كارتر" الرئيس الأسبق للولايات المتحدة الأميركية، فقد وصفه بأنه: ((نموذجه في البطولة))، ورغم كل هذا التقدير إلا أنه لم يكن يكتب ليحصد الجوائز أو لينل ثناء، فهو أديب ملتزم له قضيته يدافع عنها، فهو مهموم بقضايا وطنه، حريص على التعبير عنها على مدار تاريخه بغض النظر عن أية جوائز أو تقدير.

لذلك، على الرغم من شهرته العالمية لم يحصل على جائزة نوبل للآداب، والتي اعتبرها بعض النقّاد -وخاصة النيجيريون - أنها غير عادلة. لكن كلية "يارد" التي عمل بها أسست في عام 2005 مركز "تشينوا أتشيبي" من أجل إنشاء مشاريع ديناميكية لأكثر الموهوبين من جيل جديد من الكتاب والفنانين من أصل أفريقي.

توفي الكاتب الأفريقي العظيم الذي يكنّى في الغرب ب "أبو الأدب الأفريقي" بالرغم من رفضه لهذا التوصيف. في 21 مارس 2013 بعد مرض قصير في بوسطن بالولايات المتحدة. وصفته صحيفة "نيويورك تايمز" في نعيه بأنه واحد من الروائيين الأكثر قراءة حصل عليها، أو على التقدير والثناء الذي ناله من في أفريقيا وأحد الأدباء الشاهقين في القارة. دفن في



## مسعود" تجربته الشخصية في جوانبها الاجتماعية والثقافية والروحية والسياسية معا، وحاول تجسيدُها في هذه الرواية وفي رواياته الأخرى، بخاصة "البئر الأولى" و"شارع الأميرات"، وبدا كما لو أن كل رواية تُكمل الأخرى، وعرض لنا في سردية متنقلة بين المكان والزمان والأشخاص تلك السيرة العريضة الحافلة بوقائعها ومتاهاتها، منذ نزح من "بيت لحم"، وهو صغير، ومنذ جاب في شبابه بلاداً لم يعرفها، وعاش صراعات حادة في فكره وقلبه. وبدت تلك التجربة، في فرادتها وعنفوانها، موزّعة بين الحب والضياع والهجرة والسعي إلى العمل من أجل قضية بلاده، ثم التوق لفعل شيء من أجلها، وقد حصل على

كان "جبرا" قد استوحى في رواية "البحث عن وليد

"بغداد"، وتألف معها، واختبر مجتمعها الذي مثّل في تلك الفترة تطوّراً مدنياً ناهضاً وشفّافاً. وتعرّف، خلال إقامته التي امتدت عقوداً إلى نخبة مثقفي العراق وكتّابه وشعرائه وفنانيه حتى أصبح واحداً منهم، صار عراقياً صميمياً، كما هو فلسطيني صميمي.

وفي تقمّصه شخصية "وليد مسعود"، نجد خيار الجبرا" واضحاً، الوقوف على المسافة صفر بين رؤيته للمرأة الأنثى الرقيقة كوطن والوطن الأول الذي حمل طموحه وأحلامه ومشروعه الروائي. وقد كشف لنا عبر عديد من المقاطع الرمزية في رواياته عن عمق تعلّقه بقضيته. خذ مثلاً مقطع ترك "وليد مسعود" سيارته على طريق بغداد - دمشق الصحراوي، واختفائه في فترة استقرار وطمأنينة محسوبة، عندما أقام في لا مكان، وعدم تمكّن أقرب الناس إليه، من أصدقائه

# في تذكّر وليد مسعود



عبد اللطيف السعدون، العراق

رحل "جبرا إبراهيم جبرا" عنا في مثل هذه الأيام من عام 1994، وترك لنا "البحث عن وليد مسعود"، ونحو 30 كتاباً آخر بين رواية ونقد وأشعار وتراجم، إلى جانب لوحات ورسوم، وأعمال كثيرة أخرى. وفي هذا كله وجدنا ما يشبه بلاده الأولى فلسطين، وما لا يشبهها، وإذ سعى بعض الأدباء والمثقفين العراقيين إلى تبني فكرة جمع آثاره في "متحف" يقام في منزله في "شارع الأميرات"، شارع الطبقة البغدادية الأرستقراطية، يليق به وبمكانته المحفوظة في الثقافة العربية، فإن المسعى لم يقدر له أن يكتمل لأسباب بعضها عائلي، وبعضها مرتبط بشكليات حكومية إلى أن جاء القصف الأميركي للمنزل ليعصف بما تركه الراحل الكبير من ثروة ثقافية تُذكر وتستعاد.

وحبيباته من ملاحقة أثره. وهنا تبدو رمزية الاختفاء الفلسطينية - العربية في فترة قدّر لها أن تشهد كل انكفاء المشروع القومي، وتراجع القضية التي شكّلت والترهيب، والإذلال. مركز اهتمامه ومحور فاعليته.

> وثمّة كومة "رمزيات" وألغاز أخرى، عبرّت عنها التهويمات التي بثها "وليد" في شريط التسجيل الذي عثر عليه الأصدقاء في سيارته، عكست شخصية الفلسطيني التائه في الصحراء، لكنه المتمسَّك بالأمل في أن يصل إلى ما يريده يوما ما، وعينه على فلسطين، وتظلُّ مدينة "بيت لحم" في القلب وفي العقل، فيما تظلُّ "بغداد" على مد النظر، وتحضر الأنثى كما تحضر فلسطين، كلتاهما وطن. وعلى قاعدة "السرد المراوغ" لا يتردّد "وليد" في الاستغراق في الذكريات، معتمداً ليس على تاريخه الشخصي، بل وعلى تاريخ وطنه الأول أيضاً، وأيضاً على تاريخ وطنه الأكبر. وهنا نلحظ، في شخصية "وليد"، تقدّم الفلسطيني المناضل من أجل قضيته إلى الأمام، فيما يتراجع الشاب العابث الموسوم بالخدر.

> بالحيوية نفسها، تنضح روايات "جبرا" الأخرى بدقائق وتفصيلات الحياة الاجتماعية والثقافية

في الصحراء، وعلى الطريق بين عاصمتين كانتا في إرهاصات التغيير، وأن تكتسب لاحقاً وصف "الزمن حينه تتجاذبان مشروعاً قومياً واحداً، ينظر إلى الجميل" الذي عمّر بين خمسينيات القرن الراحل فلسطين أنها قضيّته المركزية ومحور فاعليته. وقد ومنتصف سبعينياته، وهو الزمن الأعمق والأغنى بكل برز لاحقاً جانب آخر مثلته رمزية الاختفاء. هو رمزية ما فيه ومنه، قبل أن يداهمنا زمن التطبيع والتراجعات انقطاع التواصل بين بغداد ودمشق، بما يعنيه من المهينة، وعبث السياسيين، وخطط الترويض،

ولعلّنا مرّة أخرى، نحن الذين عشنا مع "وليد مسعود" أماله وأمانيه، وصور خيباته، نتطلّع لأن تصبح حرب غزّة الماثلة أمامنا اليوم معبراً عريضاً على طريق القطع بين زمنين. وإذا كانت الميثولوجيا المهدية تبشرنا بظهور من "يملأ الأرضى قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً"، فإن التغريبة الفلسطينية المديدة تعلمنا اليوم أن "وليد مسعود" وأشباهه شرعوا يرجعون من غيباتهم ليحرّروا أرضىهم التاريخية من دنس الصهاينة ومن أرجاسهم، ويقيموا عليها دولتهم.

(عن موقع العربي الجديد).

# فيروز تدخل معمعة الحرب



فراس حج محمد، فلسطين

مساحة شخصية مسروقة رغماً عن الحرب في يومها السادس والأربعين، لنحتفي قليلاً بفيروز ونتذكر عيد ميلادها الثامن والثمانين (11/21/2023).

نستعيد الصورة القديمة لفيروز لنقول لها كل عام والفن بخير، "والغضب الساطع" المتوهج بغزة والعالم الحر بخير، و"القدس العتيقة" والطفل وأمه مريم بخير، "وجهان يبكيان لأجل من تشرّدوا/ لأجل أطفال بلا منازل"- أطفال غزة، أطفال فلسطين الذين تناثر لحمهم في الفضاء، وصاروا أشلاء بين يدي أمهاتهم وآبائهم أمام الكاميرات الفاضحة، ليراها العالم العاجز، بل المتواطئ من أجل أن يهدم غزة على رؤوس ساكنيها، ولكن "يأبي اللُّه إلا أن يتمّ نوره" في أرض المعارك، و"للُّه الأمر من قبلُ ومن بعد، ويومئذ يضرح المؤمنون بنصر الله".

[87] الليبي – – الليبي [86]



في العشرين من نوفمبر، قبل يوم من عيد ميلاد السيدة فيروز، صادف يوم الطفل العالمي والمحتل ومؤسساته الثقافية يهدون العالم «أغنية أطفال» أداها أطفال بسن ما قبل المراهقة (6–12) سنة، عمل فني إرهابي بكل ما تعنيه الكلمة، تنضح كلماته بالعنف والفجور والموت فهذا المحتل يكشف عن بنية خبيثة في تشكيل الوعى لدى الأطفال، ليكونوا معبأين بالكراهية ضد الأغيار، وضد الفلسطيني والعربي بشكل خاص. نحن في فلسطين لا نعلم الأطفال كراهية اليهود لأنهم يهود، بل نثقف أبناءنا بما يجب أن يتخذوه من مواقف حيال المحتل، القاتل، وليس من الأطفال والنساء والشيوخ. معجمنا التربوي مع أطفالنا مختلف تماماً، فنحن غير معبئين بشهوة القتل ضد كل ما هو يهودي العرب، المسلمين، متقدمون أخلاقيا على كل الاحتلالات المحتل.

التي عانينا منها في كل بقاع الأرض العربية في ليبيا، ومصر، وسوريا، وفي فلسطين، وفي العراق، فليس هناك من مقارنة بين ثقافتين، واحدة تنحو نحو المحو والإزالة، وثقافة تنحو نحو إزالة الشرعن نفسها ودفع الخطر عن أبنائها لينالوا حق الحياة الكريمة. وثمة صورتان متقابلتان بين دين يطالب فيه الإله بقتل كل من وجدوه في طريقهم، وبين إله الإسلام الذي وجه الناس نحو الرحمة والرأفة والعدل. ثمة فارق بين التوحش والدم، وبين العدل والسلام، لذلك فإنهم هم من قتلوا السلام كما قالت فيروز: واستشهد السلام في وطن السلام/ وسقط العدل على المداخل». فليس لدينا مشكلة مع الناس مهما كانوا، ولذلك نتسامح مع الأخرين، ونحسن ضيافتهم، بل إنهم مع الزمن أو صهيوني، بل نسير وفق إستراتيجية مغايرة سيصبحون جزءا منا، لأن ثقافتنا وبنيتنا الذهنية ونقيضة، لذلك ثبت تاريخيا أننا نحن الفلسطينيين لا تقومان على العنصرية وإلغاء الأخر، كما هو حال

ليس هذا خطاباً عنصريا تمجيديا للذات القومية أو الذات الجمعية الفلسطينية العربية أو الإسلامية، بل هذا توصيف تاريخي فكري ثقافي يشهد عليه التاريخ، ولا يحق لأحد أن يزوّره أو يتلاعب به، ولا أن يسلبنا حقّ أن نذكّر العالم فيه، هذا العالم الذي تدوس آلة الشرفيه يوميا على كل الشرائع والقوانين، ولا تعرف معروفاً، ولا تنكر منكرا، ودنست كل المقدسات في العالم أجمع، ولا شبيء يعلو فوق مصالحها، ولو أدى ذلك إلى القتل والإفناء والتدمير واستخدام الأسلحة المحرمة، بل لا يوجد عندهم في عرفهم ما هو محرّم، فكل شيء متاح لديهم مباح عندهم من أجل تأمين مصالحهم، فهم أولا وأخيرا، والعالم كله فليبتلعه الطوفان. هذا هو منطق الاستعمار والاحتلال على مر التاريخ وتعاقب الأجيال.

فيروز في هذا السياق وضعت لتقول الحقيقة، وتعيد الأمور إلى نصابها، حتى وهي ممتلئة غضباً وعنفواناً صارخة بقوة «الغضب الساطع أت وأنا كلى إيمان» فإنها مع هذه الموجة الغاضبة لم تفقد بوصلة العقلانية، بل إنها متسقة مع التاريخ و الثقافة لهذه الأرض المجيدة الساعية إلى الحب والسلام والعدل والرحمة، فكل ما نادت به فيروز هو أنها تريد أن تهزم وجه القوة. يا له من تعبير إنساني عظيم في وجه الغطرسة القاتلة المتوحشة.

فيروز في معمعة غضبها الساطع أتية لتصلى، فقط لتصلى، لا لتقتل أو تدمر، أو تفنى الشجر. أو تبيد الحضارة، فقط جاءت من أجل الله الواحد، ومن أجل مدينة السلام، هذه المدينة التي لم تنعم بالسلام منذ

احتلها الغاصبون الأشرار،

### «فحين هوت مدينة القدس تراجع الحبّ وفي قلوب الدنيا استوطنت الحرب»،

ولذا فإنه ليس أمامها إلا الغضب الساطع لتحظى بما تريد وتحقق أمنياتها:

### «وستغسل يا نهر الأردن وجهي بمياه قدسية وستمحويا نهر الأردن آثار القدم الهمجية».

إن هذا العمل الفنيّ لفيروز بديع جدا، في دلالاته على استراتيجيتنا نحن العرب في هذه البلاد. إنها فقط تريد أن تمحو أثار القدم الهمجية، أثار الاحتلال، وما هو أثر الاحتلال سوى القتل والتدمير وحروب الإبادة

وأما في أغنيتها الأشهر عن فلسطين «أجراس العودة فلتقرع» فإنّ فيها ذلك النفس المناضل القويّ للعودة إلى الديار، ومن حقّ أي إنسان أن يناضل من أجل بيته وبلده وسيادته ويدفع بالنار النار. إنه لشرف كبير أن يناضل الإنسان من أجل كرامته الوطنية، بل إنه «شهید» مقدس، فمن قاتل دون ماله، فقتل فهو شهید، ومن قاتل دون دمه، فهو شهيد، ومن قاتل دون أهله، فهو شهيد»، وكل هذه الدوائر من الحرب واضحة في فلسطين وفي غزة اليوم، فلا بد لنا من أن نقاتل بكل ما نستطيعه من أجل أن نعيش بحرية وكرامة.

هذا هدف نبيل، ولن يرحم التاريخ شعباً تخاذل أو تنازل عن حقه، ولن يذكر التاريخ- إلا بما يليق به-قائد أمة رضى بالذل والهوان وتعامل مع المحتلين وسالمهم. غزة اليوم تستعيد ما قالته فيروز مؤكدة العودة وحق العودة، ولا شيء غير العودة، ففلسطين وطننا، وليس

– الليبي [88] [89] الليبي –

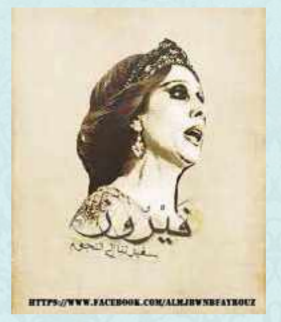
## النحت المايوطيقي

# قراءة في معرض «مايوطيقا» للفنّانة التشكيلية ضعى بسباس

## د واطمة بلغيث وجامعة سوسة

حين تخرج المنحوتة من الورشة إلى رواق عرض الأعمال الفنية، فإنّ في ذلك عمليّة فطام أولى تحدث للأثر بعد مخاض كبير وعمليّة توليد معاصرة، يمكن أن نسمّي هذا الخروج الآمن "مايوطيقا"، وهو عنوان المعرض الشخصي الأوّل للفنانة التشكيلية التونسية "ضحى بسباس" في اختصاص النحت، والمايوطيقا: "هي طريقة تسمح للعقل بأن يستحضر حقائق كانت مخفية من خلال الحوار " أي أنّها تهدف إلى جعل العقول تلد معرفتها، وبالتالي إظهار المخفي في خبايا الذات، نشير في هذا السياق بأنّ المايوتيقا " Maïeutique "هي المعنى الموازي لأجواءالولادة، والقابلة التي تستقبل المولود، وهي في الأصل مفهوم من اليونانيّة القديمة Μαίευτική / maieutikế مقتبسة من الأسطورة مايا التي كانت تراقب عمليات الولادة، وهي عملية فيها تواصل مباشر بين ولادة ووالدة، تقنية تتضمّن استجواب الشخص بشكل جيّد لجعله يعبّر (يلد الفكرة) بمعرفته، ويصل إلى الخلاص بنفسه،

سياق فلسفي يثير متعة ولادة الفكرة الجديدة، نزلناه تمهيدا لفعل المايوطيقي في فن النحت لدى هذه الفنانة التي تحاول البروز بشكل ملفت في هذا الاختصاص، وردت جلّ "منحوتاتها" وكأنها أقبلت على الفطام لتوها أي لحظة عرضها على الجمهور، ذلك أنّ الورشة هي الفضاء الأول الذي يمنح الفنان حياة لأفكاره، ويستكشف فيه إبداعه، ومع خروجه منها فكأنه ما هناك انتقال من مرحلة تأمل العمل وهو يكبر إلى غاية وصوله مرحلة العرض وهي فترة القدرة على الجلوس، فغالبا ما ينصح بالفطام عندما يصير الرضيع قادرا على الجلوس،



الفرح الغامر، وتحية لفلسطين الحضارة الباقية منذ ألاف السنين، وتحية لغزة التي تناضل اليوم من أجل الغاية الكبرى العودة، ومسح الذل والهزيمة، وترمم الوجوه التي خدّدها الحزن وتعيد البسمة تشرق في «الصباحات الندية»، صباحات فيروز، لتشدو لنا

عم إكبر وتكبر بقلبي.. وإيّام اللّي جايي جايي.. فيها الشّمس مخبّاية.. إنتْ الغني... وإنتْ الغني... وإنتْ الدّني.. يا وطني.

فكل عام وأنت بخيريا فيروز، وأنت بخيريا فلسطين، وأنت بخير أيتها المقاومة العنيدة التي تقول بملء روح مناضليها: «الغاضب الساطع أت وأنا كلي إيمان». وصباح الحبة أيتها المدينة الشامخة، صباح الخيريا

لنا بديل سواه. لذلك فكلنا نردد مع فيروز:
سيف فليشهر في الدنيا
ولتصدع أبواقٌ تصدعْ..
الآنَ، الآن وليس غدا
أجراس العودة فلتقرعْ
أنا لا أنساك فلسطينُ
ويشدّ يشدّ بيَ البعدُ..
أنا في أفيائك نسرينُ
أنا في أفيائك نسرينُ
أنا زهر الشوك أنا الوردُ
نستلهم ذات الغارْ..
نمحو بالنار النارْ
فلتصدعْ... فلتصدع...
أبواقٌ، أجراسٌ تقرعْ...

نعم، لقد جُنّ دم الأحرار بعد خمسة وسيعين عاماً من الانتظار، يكفي «لقد طال الشتات وعافت خطونا المدنّ»، من حقنا أن نقاوم، ومن حقنا أن ننتصر، ومن حقنا أن نمسح دمعة البكاء عن وجهي عيسى ومريم، وكل أمِّ فلسطينية وطفل فلسطيني، وأن نغتسل بمياه نهر الأردن لتعود الحياة جديدة نظيفة من أحزان الاحتلال ورجس البطش الهمجي.

قد جُنّ دم الأحرارُ

تحية لفيروز في عيد ميلادها، ميلاد الحياة والفن والجمال والمقاومة والعزة والشرف والمجد وتحية للمقاومة التي لم تدخر وسعاً من أجل أن نستعيد

 <u>، سداع</u>



استعارة / استعادة، 30/30 / 19صم، (2021) 2022) تركيب وتجميع (حديد) رواق المعهد العالى للفنون والحرف بصفاقس



سائب/موجب، 18/25/16سم، (2021-2022) تركيب وتجميع (حديد) رواق المعهد العالي للفنون والحرف بصفاقس



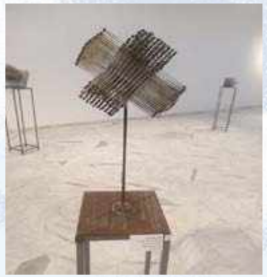
تشظّي، 15/15/15صم، (2022-2022) لحام نحاس على حديد رواق المعهد العالي للفنون والحرف بصفاقس

تسير مجسّمات "ضحى بسباس" في مشهدية كبيرة مصنوعة من الحديد والنحاس وكتل من الحديد فائقة الإستدارة وبأحجام مختلفة، وذلك باتباع خطى "المايوطيقا" خلال مخاض الفكرة. وكأنّها في منحوتة بعنوان "تشظّى" تساير الزمن وترصّعه على شاكلة كتل متلاصقة مكوّنة بذلك صندوقا من الأفكار المكعبة. حيث يذكّرنا ذلك بعملية استعادة الذاكرة من خلال ما تخفيه الجدّة في صندوق أدباشها الخشبي. الفرق بين الصندوقين هو فاصل الزمن الذي ينتهي طوره فور خروج أصحاب الصندوق من دائرة الحياة. هذه الصناديق جعلت لنفكر خارجها حتى لا تقتلنا حقيقة حيّره الضيّق. من هذا المنظور أخذتنا هذه النحّاتة التونسيّة من خلال معرضها الشخصى الأوّل "مايوطيقا" إلى ولادات لا تتحمّل حصرها داخل دفاتر ومضامين ولادة حيث عرضت علينا بنات أفكارها وهى تخوض المتناقضات العسيرات تارة استعارة وطورا استعادة، ومرّة سالبا وأخرى موجبا...أفكار امتزجت فيها الصور مجسّمة ومنحوتة في نفس الوقت.

الصلبة ورضوخها للأفكار التي ترنو إليها "ضحي" وتستعجل في كيها بالنار حتى تستقيم. ففي عملها بعنوان تفكُّك بصري" و "استعارة/ استعادة" وعمل أخر اسمه "سالب/ موجب" لاحظنا أنّ أطرف أعواد الحديد المتوازية، مكسوّ برأس صغير يضع حدّا لمدى الخط.، وفي ذلك دلالة فاصل زمنى يحدّد متعة بداية الفكرة ولحظات قفلها وليس الإنتهاء منها مع إمكانيّة العودة لإتمامها. فانتهاء الخط بنقطة في أيّ جنس فنّى سواء الكتابة أو التشكيل النحتى يوحي بانتهاء الجملة ووقوف الخط عند حدّه لكنّه يترك المجال مفتوحا لما بعد الجملة... هذه الخلاصة الأخيرة تعيدنا إلى فكرة كنّا قد طرحناها في بداية النص حول استدراج العمل النحتى من الورشة إلى رواق العرض. ذلك أنَّه فور الانتهاء من تجسيد المفهوم أو الفكرة، ينتقل العمل من بيئته الحميميّة التي تمنحه الجسد المنحوت، ليدخل عالم الجمهور الجسد المتلقّى الحي. تمثّل هذه النقلة غالبا لحظة هامّة بالنسبة للفنان كونها بداية مرحلة جديدة حيث يتفاعل العمل مع العالم مستحضرا ردود فعل وأراء وتأويلات متنوعة. وكما نعلم فإن عملية التوليد تحتاج دائما لفضاء خاص قادر على توفير الظروف المكنة لمساءلة النفس واستجوابها لغاية إدراك فرصة الخلق والإنجاز التشكيلين.



تشابك ضوئي، 20/20/20مم، (2021-2022) لحام على حديد رواق المعهد العالي للفنون والحرف بصفاقس



تفكّك بصري ، 30/30/30صم، (2022-2021) لحام على حديد

### رواق المعهد العالي للفنون والحرف بصفاقس

المايوطيقا هي بعدها العميق. مفهوم يستقر قبالة تصعيد الذات للبوح، وإنتاج الفكرة، وتوليد أجناس المتاهات التشكيليّة التي تتطلُّب إعادة التفكير. إعادة التفكير في المفهوم نفسه، والذي ينطبق عليه المفهوم الورطة لكثرة دلالاته واحتمالات تعبيراته، ذلك أنّه سليل منطق فلسفى اعتمده سقراط وسمّاه بفن "توليد العقول" أو "فنّ المايوطيقا" وهي ضرب من المخاض الفكري، حيث كان هذا الفيلسوف يقارن بين فنّه وفنّ أمّه. فأمّه كانت تولّد النساء الحوامل في حين أنّه يولّد النفوس... "وما التوليد إِلَّا جِسَّ نبض نتيجته حثَّ النفس الولَّادة على البوح، وتذكَّر مخزون أفكارها، وإخراجها في شكل مجسمات ذات أبعاد تشكيليّة متعدّدة الحضور. وفي هذا الغرض بدت المجسّمات فى رواق المعهد العالى للفنون والحرف بصفاقس، فكرة فى مخاض دائم، تتكرّر إلى درجة إعادة الشكل بنفخات متنوّعة. والمجسّم هو: "اسم المفعول من جسّم" والجمع مجسّمات أي كل جسم له طول وعرض وسمك " هذا يعنى أنّ عملية توليد الفنانة لبنات أفكارها قد أنتج مجموعة مجسمات تشغل حيّزا من الفراغ ولها حجم، وقياس، وشكل معين.

اتّخذت في تشكيلاتها مواد مستعادة ومستهلكة مثل سفافد شواء اللحم، و بقايا (ريون) الدراجات الهوائية، والأقلام الجافة وعمدت إلى تقنية اللحام لتشد عضد أعراف الحديد بكيفية متناسفة ونظام رتيب يوحى بطواعية المادة الحديدية

[93] الليبي –

– الليبي [92]

إبـــداع

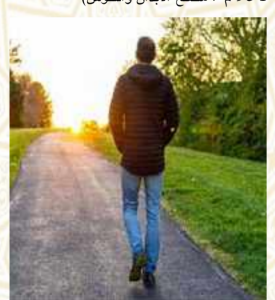
#### إبـــداع

### فلم أربدراً ضاحكاً مثل <mark>وجهها</mark> ولم <mark>تَرَ قبلي ميتاً يتكلمُ.</mark>

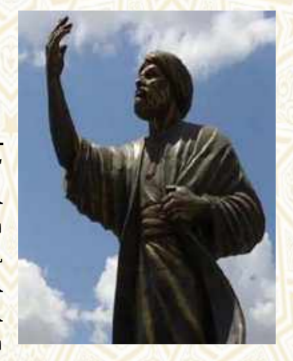
والحزن والأسي في قول عروة: تحمّلت زفرات الضحى فأطلقتها وما لي بزفرات العشيّ يدان.

### \_ علم عربي علم العالم:

"وأفضل الحركات التي يستعان بها في حفظ الصحة حركة المشي لأن كلاً من أجزاء البدن يتحرك بحركة المشي، فيصيبه حظ منها، ولذلك يسخن البدن عنها سريعا، ويسرع بها تحلل الفضول بالعرق منها، فلقد خلق الانسان خلقا متحركا بالطبع، فإذا عطل نفسه لما خلق له أدّاهُ ذلك إلى الأمراض والأسقام. فيجب على المعني بمصلحة بدنه أن يعطيه من الحركة القدر الذي يُحلل فضوله، ويخفف ثقله، ويصلب لحمه وعصبه" (ابو زيد البلخي 235 – 322 هـ / 849 – (ابو زيد البلخي 1845 – 322 مـ / 849 م-: مصلح الأبدان والنفوس)



### في حضرة الشعر العربي:



أرق بيت قالته العرب هو بيت امرئ القيس: وما ذرفت عيناك إلا لتضربي بسهميك في أعشار قلب مقتَّلِ.

> والطرب والتفاؤل في بيت طرفة: ولولا ثلاث هنّ من عيشة الفتي

وجد ك لم أحفل متى ما قام عودي. ونطرب أيضاً لقول المتنبى:

نرى عِظُما بالبين والصد أعظم ونتهم الواشين والدمعُ منهمُ

ومن لبّه مع غيره كيف حاله

ومن سره في جفنه كيف يكتمُ ولما التقينا والهوي ورقيبُنا

غفولان عنا ظللتُ ابكي وتبسمُ

# واحة الليبي (1)

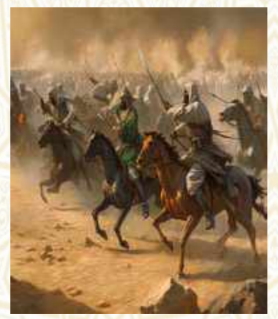


صلاح عبد الستار محمد الشهاوي، مصر

### من الأدب العربي:

هذا "أكثم بن صيفي" يُوصي بني تميم يوم الكِلاب، حين سارت إليهم قبيلة مذحج:

- استشيروا، وأقلوا الخلاف على أمرائكم، وإيّاكم وكثرة الصّياح في الحرب، فإنّ الصّياح من الفشل. وكونوا جميعاً فإنّ الجميع غالب، والمرء يعجز لا المحالة ، تَثَبّتُوا ولا تُسارعوا، فإنّ أحزم الفريقين أركنهما، وربّ عَجَلة تَهَبُ رَيْقاً، وتَنمَروا للحرب، وادّرعوا الليل، واتّخذوه جَمَلاً، فإنَ الليلَ أخفى للويل، ولا جَماعة لمِن لختاف.



من هنا وهناك





### • طرائف :

- مر رجل بقوم قد اجتمعوا على رجل يضربونه، فقال لأحد الضاربين: ما حال هذا الرجل؟ قال: والله
- طلباً للثواب.

- كتب الخليفة المنصور إلى عامله زياد بن عبدالله الحارثي أن يُقسم مالاً بين القواعد والعميان والأيتام.

فدخل عليه أبو زياد التميمي، فقال: أصلحك الله، اكتبني في القواعد. فقال له: عافاك الله، القواعد هن النساء اللاتي قعدن عن أزواجهن. فقال: اكتبني في العميان. قال: اكتبوه فيهم، فإن الله تعالى يقول: الصدور" (الحج: 46). قال أبو زياد: واكتب ابني في الأيتام. قال: نعم، من كنت أباه فهو يتيم.

ما أدرى حاله، لكنى رأيتهم يضربونه، فضربته معهم

- "احرص على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجز" (حدیث شریف )
- من جهل قدر نفسه فهو لقدر غيره أجهل" (مثل
- "كثير من الناس يلعنون الحياة، لأنهم يطلبون منها في سن الأربعين أشياء كثيرة لو طلبوها في سن العشرين لأع<mark>طتها ل</mark>هم!" ( ا<mark>لعقاد )</mark>
- "الإكراه على الفضيلة لا يصنع إنساناً فاضلاً، كما أن الإكراه على الإيمان <mark>لا يصنع إنساناً مؤمناً،</mark> فالحرية أساس الفضيلة" (محمد الغزالي)
- "إذا فقدت شيئاً تحبه فتذكر أن الاشجار تفقد كل أوراها في الخريف لتكسب غيرها في الربيع، فالحياة ما هي إلا مراحل لكل مرحلة حلوها ومرها" (نجيب محفوظ)

منذ أكثر من خمسين عاماً مضت، أبدع الاستاذ الكبير «حسن الكرمي» في برنامج إذاعي كانت تبثه إذاعة لندن آنذاك بعنوان « قول على قول» .. كنا صغارا نتعلم أبجدية المعرفة ونحن ندمن الاستماع إلى هذا البرنامج القيم بمادته الرائعة حد الذهول.

والآن، يسعدنا أن نواصل تقديم فقرات من هذا البرنامج بعد أن تكرم صاحبه وجمع مادته الاذاعية في مجلدات عددها 12 مجلد .. أصبح كتاباً بدأنا مع ثروته النفيسة من أعوام في مجلة الليبي ، وها نحن نواصل متعة المعرفة مصحوبة هذه المرة بمقدمة ثابتة تجيب على أسئلة الكثيرين بخصوص سبب اختيارنا لسبيكة ذهب اسمها «قول على قول» .

### السؤال: من القائل وما المناسبة:

تُرَى المُجبين صَرْعَى في ديارهمُ كَفِتيةِ الكهف لا يدرون ما لَبِثوا واللهِ لو حلف العُشاقُ أنهمُ صَرْعَى من الحب أو مَوْتي لما خَيَثُوا محمد يعقوب حسن الفاشر \_ السودان

ابن زيدون

 الجواب: هذان البيتان للشاعر الوزير ابن زيدون ، من أبيات غزلية قِيل إنه قالها في صِباه ، ولم يذكروا على ما أعلم بمن كان يتغزل ابنُ زيدون بتلك الأبيات، وهي :

أُخَذَّتِ ثُلُثَ الهوى غَصباً ولى ثُلثُ وللمحبين فيما بينهم ثلث تاللهِ لو حَلَف العُشَاقُ أَنَّهمو مَوْتَى من الوجدِ يوم البّين ما حَنِثوا مَاتُوا . فَإِنَّ عَادَ مَن يَهُوُوْنَهُ بُعِثُوا قومٌ إذا هُجِروا من بعدِ ما وُصِلوا تَرَى المُجِبِّينَ صَرْعَى في عراصِهِمُ كفتيةِ الكُّهفِ ما يدرون ما لَبِثوا

## قبل أن

## نفترق ..



31 ـ ويبرز في إقليم كيرنايكة (سيرينايكة، قورينائية)، وهو إقليم المدن الخمس موحى آمون الذي يبعد 400 ميل عن كيريني (قوريني)، ونبع الشمس، والمدن الخمس الكبرى هي بيرنيكي، وأرسينوي، وبتوليمايس، وأبولونيا، وكيريني نفسها.

# أيام زمان



13 قرش للعلبة .

لن نركز على السعر لأن أسعار البضائع مثل شجعان الحروب، لا تتراجع إلى الوراء. ولكن ، دعونا نعرف أنه ومنذ عام 1923 كانت في بلادنا مؤسسة كبيرة لإنتاج التبغ، ثم تدخلت عقليتنا التي لا علاقة بها بالتواصل والاستمرارية لنصبح الأن بلا مصانع تبغ لكننا مازلنا ندخن.

# وطن الثقافة وثقافة الوطن مجلم لالليبر

