

### صورة

# الغلاف ..



طفلة جميلة بالزي الليبي تشارك في مهرجان هون الدولي، الذي يؤكد في كل عام شهرة مدينة "هون" على أنها العاصمة التراثية، فهي تتوسط ليبيا وتمثل كل التراث الليبي، وهي ملتقى الغرب مع الشرق مع الجنوب من خلال مهرجانها الخريفي كل عام، والذي أخذ في التوسع إلى أن أصبح " مهرجان هون الدولي"



شهرية ثقافية تصدرعن مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب الليبي

رئيس مجلس الإدارة:

خالد مفتاح الشيخي رئيس التحرير

الصديق بودوارة المغربي Editor in Chief Alsadiq Bwdwart مدير التحرير

أ. سارة الشيريف

مراسلون:

فراس حج محمد، فلسطين. سعيد بوعيطت، المغرب. سماح بني داود . تونس. علاء الدين فوتنزى . الهند.

شؤون إدارية ومالية

عبد الناصر مفتاح حسين محمد سليمان الصالحين صلاح سعيد احميدة

خدمات عامت رمضان عبد الونيس حسين راضي

الإخراج الفني محمد حسن الخضر

### العنوان في ليبيا

مدينة البيضاء - الطريق الدائري الغربي

### عناوين البريد الإلكتروني

- libyanmagazine@gmail.com
- info@libyanmagazine.com
- Ads@libyanmagazine.com
- http://libyanmagazine.com

### شروط النشرية مجلة الليبي

توجه المقالات إلى رئيس تحرير المجلة أو مدير التحرير تكتب المقالات باللغة العربية، وترسل على البريد الالكتروني في صورة ملف وورد word، مرفقة بما يلى:

- سيرة ذاتية للمؤلف أو المترجم .
- في حالة المقالات المترجمة يُرفق النص الأصلى.
- يُفضَّل أن تكون المقالات مدعمةً بصورٍ عالية الجودة، مع ذكر
  - الموضوعات التي لا تُنشر لا تُعاد إلى أصحابها.
- يحق للمجلة حذف أو تعديل أو إضافة أي فقرة من المقالة، تماشياً مع سياستها التحريرية .
- الخرائط التي تنشر في المجلة هي مجرد خرائط توضيحية لا تُعتبر مرجعاً للحدود الدولية.
- 7. لا يجوز إعادة النشر بأية وسيلة لأي مادة نشرتها مجلة الليبي بدايةً من عددها الأول، وحتى تاريخه، بدون موافقة خطية من رئيس التحرير، وإلا اعتبر ذلك خرقاً لقانون الملكية الفكرية.

المواد المنشورة تعبّر عن آراء كتابها، ولا تعبّر بالضرورة عن رأي المجلة، ويتحمل كاتب المقال وحده جميع التبعات المترتبة على مقالته.



### محتويات العدد

### كاريكاتير



ص 96) مصافحت

من هنا وهناك

(ص 97) قول على قول

### قبل أن نفترق



(ص98) بخور الآلهة

### إبــــداع

- (ص 71) الديستوبيا و اليوتوبيا العجائبية
  - (ص 75) الكتابة بوجه مستعار
    - (ص 76) جنة النص
    - (ص 78) المواقف العبثية
- (ص 81) فضاء الطفولة الشعرية (1)
  - (ص 84) مدفع على الرف

### طيوب بلد الطيوب

- (ص 89) أريج خطاب بين ماضي السرد وحاضره.
- (ص 90) عزة المقهور في رسالة ماجستير
  - ( ص 91 ) قلب طفل.
- (ص 93) الأمثال بين التأصيل اللغوي والاستنباط الفقهي (محاضرة).
  - (ص 95) هيفي وإمبراطورية النساء



### . العدد 78 محتويات العدد

شـــــؤون عالميت

### السنة السابعة العدد 78 يونيو 2025



### افتتاحية رئيس التحرير

ص 8) التاريخ الطبيعي للفساد (2)



كتبوا ذات يوم ..

(ص 45) الإغريق في برقة.

### ترحـــال

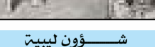
- ( ص 46 ) أفارقة جزيرة كريت.
- ( ص 49 ) الكاولية..غجر العراق.

### ترجمات

(ص 52) ترجمات.

### إبــــداع

- (ص 53) المضمر في بيت النعاس (2).
- (ص 56) حول فتنة الحاسة السادسة.
  - ( <del>ص 58</del> ) بين*ي و*بين زياد.
- (ص 64) مسك الريبة في نص الحصادي
- (ص 65) صراع الاجناس والمناهج (3)
  - ( ص 69 ) الذئاب تنسى.
- (ص 70) الدراما: توظيف اللغة في الكلام أولا و أخيرا.



- ( ص 13 ) الجرمنت.
- (ص 14) التنقيب عن المنسيين (1).
- ص 19) الذي حقق حلم النيهوم «حوار»
  - ( ص 22 ) حوار الظل والروح.
  - (ص 24) ثقب ضوء في سماء معتمة.
    - (ص 27) خلف الاقنعة.
    - (ص 28) سماحة الغلا ترجاه.
      - ( ص 30 ) كنز الكلام.
      - ( ص 32 ) غناوة فاطمة.

### شـــــؤون عربيت

( ص 33 ) الغناء بين طرفي الحدود



### الاشتراكات

\* قيمة الاشتراك السنوي داخل ليبيا 96 دينار ليبي

\* خارج ليبيا 36 دولار أمريكي أو ما يعادلها بالعملات الأخرى مضافا اليها أجور البريد الجوي \* ترسل قيمة الاشتراك بموجب حوالة مصرفية أو شيك بإسم مؤسسة الخدمات الإعلامية \* ترسل قيمة الشتراك بمجلس النواب الليبي على عنوان المجلة.

### ثمن النسخة

هِ داخل ليبيا 8 دينار ليبي للنسخة الواحدة وما يعادلها بالعملات الأخرى في باقي دول العالم

إبداعات المسات ا



ولید عبید / مصر



هديل البعباع / ليبيا

### بقلم: رئيس التحرير

التاريخ الطبيعي للفساد (2)

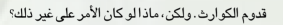
الأن بعد كل هذه السنين من التطور التقني

إن اللغة تعرف الفساد على أنه إذا كان اسماً فهو مصدر له "فسد"، وللمصداقية سوف أنقل التعريف كما ورد في قواميسها:

عندما عرّفت القواميس مصطلح الفساد (( عم الفسادُ المدينة: الفسق، اللهو، غامرت ببعض المعاني، أصابت في بعضها، والانحلال وعدم احترام وَالْقُوَانين فَسَادُ وكانت محايدة في بعضه الآخر بينما الأُخْلاَق يَنْشُرُ الْفَسَادَ أَيْنَمَا حَلَّ وَارْتَحَلَّ جانبها الصواب في الباقي، فيما اكتشفنا الاستبداد أصلٌ لكل فساد. و"الفساد": التَّلَفُ والعَطَبُ. و"الفَسَادُ" :الاضطراب المُذهل أنها كانت قاصرة في بعض جوانب والخلل و"الفَسَادُ"؛ جدب وقحط تعريفها ومتأخرة عن الركب بعض الشيء. وكوارث. وفي علم الأحياء هو انحطاط يحدث للخلايا المقومة فتقل قيمتها الوظيفيَّة، فساد الدّم. وفي علم الطب أن فساد الحسّ: هو إحساس غير عادي سببه اضطراب وظائفي في الجهاز العصبي.

هذا إن كان اسماً، أما إذا كان فعلاً، فإن "فَسَدُ" يَضُدُ ويفسد، فَسَادًا وفُسودًا، فَهو فَاسدٌ، وفُسيدٌ، والجمع فُسْدَى، فسَدَ الطُّعامُ: عطب، تلف؛ أنْتَن، أَيْ لَمْ يَعُدْ صَالِحاً للأَكْل، ضد صَلَح، وعن الفساد في وجه آخر أن فلان إذا فُسَدَتْ أَخْلاَقُهُ فقد انْحَلّْتْ، انْحَرَفَتْ. "فَسَدَتْ آلاَتُ الْمُعْمَل": أَصَابَهَا التَّلُفُ وَالْعَطْبُ وَالْخَلُلُ. وفُسَدَ العَقْدُ ونحُوه: بَطْل، فُسد الرجل: جاوز الصواب والحكمة، فسد الحالُ أو الأمرُ أو الشّيءُ اضطرب، خرب، أصابه الخلل. ))

إن كل هذه التعريفات تكاد تجمع على أن الفساد هو علامة التلف وإشارة الخلل ونذير الاضطراب ومؤشر



### • الفساد المقدس ( الأندولجينتا ) :

في تاريخ العصور الوسطى أن المخطىء الأثم كان باستطاعته ( بديلاً عن التوبة ) أن يشترى غفران السماء على ما قام به من خطايا، إنه لم يكن بحاجة ( حسب الكهنة ) إلى أن يوقظ ضميره النائم من غفوته، بل كان يكفيه أن يتجه إلى حضرة البابا "ليو العاشر" ليتبرع بجزء من ماله (السروق) للمساهمة في إعادة بناء كنيسة القديس بطرس في روما، حتى يتحصل على وثيقة رسمية ينال بموجبها غفراناً جزئياً أو كلياً (حسب قيمة المبلغ المدفوع) عن خطاياه التي اقترفها في ما سبق من حياته المتخمة بالذنوب.

[9] الليبي-- الليبي [ 8 ]-

افتتاحية رئيس التحرير افتتاحية رئيس التحرير



خدمة نفسه بنفسه، ولا يمكن أيضاً السماح للعامة

الذين يرتادون المعبد للتبرك (أربى بيتى) بالتواصل

المباشر مع الالهة حرصاً على المسافة والمرتبة وفارق

القدسية وأشياء أخرى، لذلك كان الحل الجاهز هو أن

يكون الكهنة هم المخولون بأمر من الاله نفسه بخدمة

الإله وتنفيذ أوامره والاشراف على كل ما يلزمه من

مهابة وترف وأبهة، ولأن كل هذه المتطلبات كانت

تستلزم أموالاً ومحاصيل ونفوذ، فلن تستغربي أيتها

القارئة وأيها القارىء لو عرفت أن معابد السومريين

كانت تحتوى على شبكة معقدة من الغرف والردهات

تمارس فيها أعمال المقايضة وتخزين المحاصيل

والمعادن الثمينة وكل ما يلزم لاقتصاد المدينة الذي

باعتبارهم صلة الوصل الوحيدة بالسماء.

لقد كانت أكبر عملية تزوير لإرادة السماء في التاريخ -1465 تتم بموجب مقولة شهيرة ليوهان تيتزل (-14651519 م.) تقول: ((بمجرد ان ترن عملة في الوعاء، فان روحاً تبعث من المطهر. ))

معدماً لا دراهم معه.

• فساد كهنة الحضارات القديمة:

لا يمكن أن نبدأ حديثاً عن الحضارات القديمة دون أن تكون الحضارة السومرية هي فاتحة الدرس، ولعل المطلع على هذا الموضوع سوف يكتشف أن الكهنة توصلوا مبكراً إلى المعادلة السحرية التي تضمن لهم الجاه والثروة بتفويض مباشر من الألهة، اللعبة كانت بسيطة في ظاهرها، لكنها بالغة التعقيد في تفاصيلها، فالإله لا يجوز أن يُعبد بدون معبد، والمعبد لا يجوز أن ينشأ بدون كاهن يكون هو الواسطة المضمونة بين الناس في الأرض والألهة في السماء، وهكذا تم منذ أكثر من سبعة ألاف سنة تنفيذ أقدم حيلة مذهلة كانت ملامحها الأولى معبد مرتفع في وسط المدينة (زقورة)، الغرفة العليا فيه مخصصة للإله وحده، ولكن لا يمكن أن يضطر إله مبجل مثل "أنليل" أو "أنكى" إلى

إن وجود المعبد في وسط المدينة تماماً (حسب ما دلت عليه الشواهد التاريخية ) كان علامة على أن مركزية السلطة قد تربعت في وسط مزارع الفلاحين وحقولهم، وأن سلطة المال قد توسطت حقول الكادحين الذين قضت رغبة الكهنة أن تُنقل محاصيلهم الى غرف المعبد لكى تتولى المؤسسة الكهنوتية مهمة بيعها أو مقايضتها، ومن ثم الحصول على عوائدها الكبيرة وتجييرها لمصلحة تأسيس دولة عميقة للكهنة

إن توزيع الاراضى يتغير في ذلك المجتمع الزراعي المبكر ليخدم تماماً فكرة تجذر هذا الكهنوت المسيطر، حتى أننا نجد الأراضي يتم تصنيفها على هذا الأساس كان مرهوناً بكل تفاصيله للكهنة فقط دون غيرهم المريع:

1 - أرض الرب ( جانا - تي. اين. نا )، وهي أرض مملوكة بالكامل للمعبد، ويعمل فيها كل المزارعين



إن هذا الراهب الألماني المتشدد في الكاثوليكية كان موكلاً بصفة شخصية من قبل كبير الأساقفة بالتجول في أرجاء البلاد وهو يبيع صكوك الغفران للناس، لقد كانت بوسع قصاصة ورق يبيعها لك "يوهان" هذا أن تنقلك من الجحيم إلى الجنة مقابل ما تملكه في جيوبك من مال، ولم يكن للفقير المعدم من حلول سوى أن يُساق إلى النار بالسلاسل ما دام

- الليبي [10] [11] الليبي –

# الجرمنت

## ضي الهلال أحمد القمودي، ليبيا

جاء أول ذكر لقبائل "الجرمنت" علي لسان المؤرخ اليوناني" هيرودوت" عند وصفه للقبائل الليبية التي تسكن إلي الغرب من مصر ، وقد حدد منطقتهم بما يعرف اليوم بفزان .

أما عن مدن الجرمنت القديمة فقد أورد المؤرخ "بليني" عند ذكره لحملة "كورنيلوس بالبوس" التي قامت بها القوات الرومانية على "جرمة" سنة 19 ق.م النص التالي: (( وفي ذلك الاتجاه من أرض "فزانيا" غزونا مدن- الليلة- وسلابا وكذلك غدامس قبالة صبراته، ومن هذه النقطة تبدأ سلسلة من الجبال تمتد مسافة طويلة من الشرق إلي الغرب، ولقد سماها الرومان ب "جبال السوداء" أما لأنها احترقت بفعل العوامل الطبيعية، أو لأنها اكتسبت لونها الأسود نتيجة لتأثرها بأشعة ا<mark>لشمس، وخلف هذا الجبل توج</mark>د في نهايته من الناحية الأخرى "ماثلجا" مدينة الجرمنت، و"دبريس" ( دبدب ) التي يوجد بها عين يغلي ماؤها في منتصف الليل ويبرد جداً في منتصف النهار، ثم المدينة المشهورة "جرمة" <mark>عاصمة</mark> الجرمنت. <mark>جميع</mark> هذه الاماكن احتلتها القوات الرومانية، وحصل "كورنليوس<mark>س بالبوس" لأجلها علي إكليل</mark> النصر،

وزف في العربة الحربية، وكان أول أجنبي يحصل

علي شرف الجنسية الرومانية، فقد ولد في "قادش"

بأسبانيا، وحصل هو وعمه "بالبوس الكبير" علي حق المواطنة الرومانية.

ويحدد "بطليموس" الذي عاش في القرن الثاني الميلادي المدن الجرمنتية التالية، "جيلاس، (ربما كانت زلة) و"فانياس" (ربما كانت البوانيس)، و"جرما الكبري". و"سابا"، (ربما كانت سبها)، و"جرما الكبري". ونلاحظ من نص بليني سابق الذكر أن اسم "فزانيا قد أطلقه الرومان علي الإقليم الواقع جنوب مرتفعات غريان، وأن حضارة الجرمنت شملت الإقليم كاملاً،

وربما تعدى ذلك إلى أدغال إفريقيا.

ونتيجة لتوسع المدنية الجرمنتية، وسيطرتها علي طرق التجارة الداخلية في ليبيا، فكر الرومان بشن حملات متتالية لإضعاف هذه الحضارة، ومن ثم فقد سير الرومان حملتين الأولي سنة 19ق.م والثانية سنة 70م بعد تهديد الجرمنت لأسوار لبدة، وتشاهد لوحة من الفسيفساء جلبت من دار "بوك عميرة" بزليطن، وتعرض الأن في متحف السريا الحمراء. بعض الأسري من الجرمنت وهم يقدمون كطعام لوحوش الغابات والفيافي، فتطلق عليهم لتسيل دمائهم الدافئة تروي الأرض الجافة علي مرأي ومسمع من المتفرجين وهم في حالة هياج ونشوي من هذا الترفيه الدموي الذي هو في نفس الوقت بمثابة رسالة تحدير وإرهاب إلى أبناء البلاد الأصليين لإبداء الولاء والطاعة.



إن الحصول على غفران الآلهة لم يكن ممكناً بدون رضى الكهنة، وهكذا كان الملوك وكبار القوم يملأون خزائن المعابد بالمال، ويزودونها بما لذ وطاب من البخور والأثاث والفاكهة والقمح والجواري والعبيد، ويدعمون اقتصادها (القوي أصلاً) بالحقول الخصبة، وحتى عندما تقوم الحروب فإن نصيب الألهة من الغنائم كان مميزاً ووفيراً، وبالطبع كان الكهنة هم من يستلمون نصيب السماء بحسب ما سنوه من قوانين لا يمكن تجاوزها.

إن الفساد يصل الآن إلى مرتبة لم تخطر ببال قاموس لغوي، إنه يصبح مقدساً لا تطاله الأيدي ويصبح مرتكبوه يتمتعون بحماية مباشرة من السماء. فهل يمكن للأرض أن تقف بوجه مفسدين يدعون أنهم قادمون لتوهم من ملكوت بعيد لا تطاله الأيدي ولا يدرك مداه الخيال؟

( يتبع )

ليصل محصولها في النهاية إلى معبد الاله المسيطر وسط المدينة.

2 – أرض الكوت ( جانا – كور – را )، وقد تم تمليكها بالكامل للعاملين داخل المعبد، في تأكيد أخر على مدى تغول سلطة الكهنة على حقوق الناس.

3 - أرض المحراث ( جانا - أبين - لا )، ويزرعها البسطاء، أو ما تبقى منهم مقابل حصة تبعث على الرثاء هي سبع المحصول لهم والباقي تعود أيضاً للمعدد.

إن هذا التقسيم الجائر للأرض مهد الطريق تماماً لقاعدة سلطوية كانت الأولى على سطح الأرض وكأن فجر الحضارة لم يولد إلا مع فجر الاستبداد.

إن الكهنة السومريون يؤسسون لمنظومة فساد هائلة تسلحت بملكية الأرض، العمود الفقري الوحيد للثروة أنذاك، وكأنهم عثروا في ذلك الوقت المبكر جداً على خريطة الكنز التي دلتهم فجأة على منجم الحكم والتحكم، وقام من بعدهم كهنة "بابل" بتطوير الحالة عندما أصبحوا يفرضون الضرائب على الناس باسم الإله شخصياً، ولم يكن الملك قادراً عن الاستغناء عن بركات الإله التي كانت بطبيعة الحال في حوزة وكلاء الرب الذين كانوا هم كهنة الهياكل المقدسة بلا منازع، وهكذا امتلأت خزائن المعابد بأموال الناس.

- الليبي [12]-

## الليبيون الذين أسقطهم الرحالة الأوروبيون من حساباتهم.٠٠

# التنقيب عن المنسيين (1)



عبي عبدمه اللافاريني المائي ورث خبرة يديدة والمدا الرسم الملة عن وصله غبرهاره روافس إلى الكافية سنة 1881

### خليفة البشباش، ليبيا

تصادف في مطلع سنة 1869 أن اجتمع لفصول ووجهات مختلفة من رحلاتهم في في طرابلس، عاصمة ليبيا التي كانت آنداك تحت الحكم العثماني، ثلُّهُ من أشهر الرحالة الذين عُرفوا بمغامراتهم في الدواخل الإفريقية واختراقهم رمالها وغاباتها وحواضرها. وهم "غيرهارد رولفس"، و"غوستاف ناختيغال"، و"هنريش فون مالتسن"، و"أليكساندرينا تينيه" و"محمد القطروني". كان هؤلاء يستعدون

ليبيا وإفريقيا.

اختلفت مصائر المجتمعين بعدها. أصبح "رولفس" أوّلَ أوروبيّ يصل إلى واحة الكفرة، جنوبُ شرق ليبيا. واحتفى مجتمع الاستكشاف في أوروبا بإنجازه. بينما عُدّ الختيغال من روّاد اكتشاف نقوش الفنّ الصخري في الصحراء الليبية. أمّا "فون مالتسن"، فتلقّى الإطراء على عمله

التاريخي والأثري في ليبيا وتونس. وأشعل لغز اختفاء "تينيه" في الصحراء الليبية تحقيقات وجدلاً واسبعاً في الصحافة الغربية. وحده "القطروني" طواه النسيان دهراً، لأنه لم يكن أوروبياً. وفي الصورة الختامية، يحتلُ الرحال والمستكشف الأوروبي جلّ الإطار، ولا يبقى لمرافقيه سوى الهامش بملامح غير معروفة.

كان "محمد القطروني" مفتاح نجاح هؤلاء جميعهم وأخرين من دونهم، إذ لم يكونوا ليبلغوا مقاصدهم دون رفقته. أو على الأقل ليس بهذا النجاح. نال القطروني منتصف القرن التاسع عشر شهرةً وثقةً لا نظير لهما بين المهتمين بالاستكشافات الإفريقية. فكلُّفته الحكومة البروسية سنة 1869 بأن يتولَّى شخصياً حمل هدايا ملك بروسيا "ويليام الأول" إلى سلطان "برنو" الشيخ "عمر الكانمي"، مع أن ثلاثة رحّالة ألمان بارزين كانوا ثُمّ يخوضون غمار الترحال. ورغم تلك المكانة، يُشار في كتابات الرحّالة الأوروبيين إلى "محمد القطروني" وأمثاله بوصفهم مرافقين أو خدماً. لكنهم كانوا أكثر من ذلك. فقد استعملوا خبرةً لا نظير لها في المسالك والطرق وقيادة القوافل. إضافةً إلى قدرة استثنائية على تحليل الظروف الأمنية والإمكانية والسياسية في منطقة معقدة وخريطة شاسعة. عدا عن معرفتهم بتراث مجتمعات الصحراء الكبرى وهو ما ساعد على تأمين نجاح الرحلات. وكان "القطروني" في جمهرة الرحّالة تلك، الوحيد

الذي تنبّأ محذّراً بم<mark>صير "ألكسندرينا تينّيه<sup>"</sup>، مع أنّه</mark> لم يرافقها. وحدث بالفعل ما توقّعه.

### • حتي<mark>تة بن خوذون؛</mark>

أصبحت قصة استكشاف ليبيا ثمّ التنقيب عن أثارها ساحةً صراع بين الرجل الأوروبي الأبيض والسكّان المحليين. فتارةً كان المس<mark>تكشف والرحّالة</mark> يَحقِر المرافقين المحليّين ويهمّش دورَهم <mark>المحوري</mark> في استكشافها. وتارةً أخرى تنصرم <mark>حبال ودّه مع</mark> السكّان المحليّين حتى يصير ألدّ الخصام.

كان الأوروبي يرى نفسه حامياً للإرث الإنساني والأوروبي في ليبيا، أمّا السكان المحليون فقد عاشوا مع هذه الأثار واتخذوها جزءاً من مجالهم الاجتماعي. ظلّت هذه العلاقة المضطربة هي السائدة حتى دخول الإيطاليين إلى ليبيا سنة 1911. استعمل الإيطاليون الليبيين للتنقيب عن الأثار، في ظروف قاسية أحياناً. لكن ما جمع كلّ هذا هو تهميش دور الليبيين ونكرانه، بل وشيوع انطباعات عن إهمالهم وفشلهم في صون أثارهم والتعرّف على مأثر أسلافهم، حتى صارت هذه الصورة لازمة للإنسان الليبي.

أدركت الحكومات والجمعيات القائمة على إرسال الرحلات في القرن التاسع عشر جيّداً أهميّة رجال مثل "محمد القطروني". تكرّر استخدام الأدلّاء والمرافقين المحلّيين. وبرز منهم نفرٌ، من بينهم "حتيتة بن خودون"، وهو رجلً من طوارق الهجار في غات. وتكرّر معه تهميش سير الأدلاء الليبيين ودورهم

وتجاهل تاريخهم الشخصى بالمقارنة مع المرافقين الأوروبيين، الذين كان المستكشف الأوروبي يغدق عليهم بأوصاف الفضائل والإطناب في سيرهم. فلم يصلنا من سير الليبيين وفضلهم في استكشاف <mark>المسالك والأثار سوى القليل</mark>.

و"والتر أودني"، و"هيو كلابرتون"، و"ديكسون "نجاحنا اعتمد تقريباً، عليهم". دنهام". أما الحكومة البريطانية، فاشترطت على كان المسؤولون البريطانيون الذين أرسلوا "لينغ"

> ومع أن "حتيتة بن خودون" اشتُهر بين هؤلاء الرحّالة، وأخباراً متفرقةً عن أعماله لإنجاح الرحلات وتجنيب أصحابها المخاطر. هذا الأمر يدعو إلى التساؤل: لو كان المرافق أوروبياً، هل سينال هذا القدر الضئيل من الذكر؟ ربما تأتى الإجابة عن السؤال من قراءة ما كتبه الرحّالة. فقد استخدم "دنهام" في رحلته سنة 1882 مرافقاً أوروبياً اسمه "كولومبوس" ومرافقين ليبيين. أفريقيا"، الذي نُشرت ترجمته العربية سنة 2002. "حتيتة" طويلاً نحيلاً واهنَ ال<mark>قوى".</mark>

تحدّث "دنهام" عن مُرافقه الأوروبي بإعجاب وإسهاب مع أنه لم يكمل الرحلة معه. دُوّن "دنهام" عن حياة مُرافقه معلومات مفصّلةً قائلاً: "أن اسمه الحقيقي "أدولفاس سيمبكينز". إلَّا أنه وبسبب فراره من بلاده واجتيازه نصف العالم على إحدى السفن التجارية، فقد اكتسب اسم كولومبوس. يتحدث كان "حتيتة بن خوذون" مرافقاً ومساعداً ثلاث لغات أوروبيةً ويجيد العربية". بيد أنه لم يورد لبعض الرحّالة المشاهير. فقد رافَق أشهرَ الرحّالين معلومات مماثلةً عن مرافقيه المحليين مع أنّهم أهمّ البريطانيين من أمثال جيمس "ريتشارد سون"، من كولومبوس، كمّا يؤكّد دنهام ذلك بنفسه قائلاً:

"ألكسندر غوردون لينغ" ( الذي أصبح بعد ذلك أوّل يأملون قدوم "حتيتة بن خودون" لطرابلس ولقاءه أوروبي يصل إلى تمبكتو) أن يكون "حتيتة" مرافقَه هناك. لكن بدلاً من ذلك اختار "حتيتة" انتظاره في عندما وصل ليبيا سنة 1824 في رحلة إلى دواخل عدامس، جنوب غرب طرابلس، ليصحبه في بقية الرحلة. فرض "حتيتة" احترامه مبكراً. وقد أرسل إليه الرحّالة البريطاني "جورج فرانسيس ليون" ( الذي لقيه في رحلته سنة 1820 ) سيفاً هديّةً إلّا أن الأخبار عنه نادرة. فلا يجد المرء سوى اسمه حمله إليه بعد سنتين زميله "دنهام" اعترافاً بفضله ومساهماته. وهكذا تكرّر ذكره في مذكراتهم مفتاحاً لبلوغ كثير من واحات الصحراء وحواضرها. وظلّ يرد في كتاباتهم حتى أواخر حياته، حين ضعف ولم يعد قادراً على قيادة القوافل واختراق الأفاق والدروب. يُظهر كتاب "رحلتان إلى ليبيا" الذي نشرته "دار الفرجاني" سنة 1974 أنّ "جيمس وقد وردت قصّته في كتاب "رحلة لاستكشاف ريتشاردسون"كتبسنة 1846 يقول: "لقد أصبح



على بوباكرة، ليبي اكتشف وفنية يطليموس التي نظهر إلى جانبه في شحات وتعود للقرن الثاني قبل الميلاد

لاسيما مع توجّه جديد للاهتمام بالأثار، بسبب المهتمين بعلم الأثار. تطوّر علم الآثار وأدوات الاستكشاف. وقد أُعتُد الملازم البريطاني "فريديريك بيتشي" مع شقيقه نجد في الكتاب إشاراتِ إلى علاقة الليبيين باستكشاف الرسام "هنريكو" رحلةً إلى ليبيا بين سنتَيْ 1821 الآثار، بل نجد أيضاً عمل بعض الليبيين في التنقيب. و1822 على عين مكتب المستعمرات والبحرية يتحدث "الأخوان بيتشي" عن لقائهما شيخ لبدة البريطانية. توخّت الرحلة استكشاف المواقع الأثرية في ليبيا، خصوصاً الآثار الواقعة على طول الساحل الليبي. ومنذ أن صدر كتابهما "الأخوان بيتشي

أخذت الرحلات البريطانية تكتسب أهميةً كبيرةً، عليها كلّ من جاء بعدهما. ولقي إشادةً واسعةً من

الكبرى لزيارة أطلال المدينة الأثرية، فمدّ لهما يد العون للعثور على عملات وأحجار كريمة. يضيف الأخوان في المذكرات أنه كثيراً ما يعثر اليهود خاصةً على والساحل الليبي" سنة 1828، تبوّأ مكانّه مصدراً هذه المقتنيات ويقدّمونها للباشا "يوسف القرمانلي" رئيساً عن أثار ليبيا وتضاريسها. وقد جاء الكتاب إرضاءً له. ويتحدثان في أسطر قليلة وكلمات عابرة مشفوعاً بالرسوم والخرائط والمعلومات التي اعتَمُد عن جهود عمّالهم الليبيين في أعمال التنقيب. وفي

إحدى العبارات يتحدث الأخوان عن مرافقيهما: يخصّ السكان المحليين، حتى لغتهم وتسمية أماكنهم أوشكَتْ خيولنا أن تبتلعها الرمال لولاحنكة مرافقينا واستحقاقهم أرضهم. فيقول: "إحدى المساوئ التي ويقظتهم".

> لا يتسق هذا الاتصال بين الليبيين وآثار بلادهم مع الصورة النمطية العامّة التي رسمتها الكتابات الأوروبية في تلك المرحلة بدايات القرن التاسع عشر. ومن ذلك الرحّالة الفرنسى "جان ريمون باشو"، أحد أهمّ الشخصيات في شأن الآثار الليبية. يدوّن "باشو" في كتابه "رحلة إلى مارماريكا وقورينائية" المنشور سنة 1827 زيارته لمدينة قورينا (شحّات) سنة 1824 في الجبل الأخضر، شرق ليبيا. ومارماريكا هي منطقة البطنان، شرق الجبل الأخضر. أما قورينائية فهو الاسم اليوناني لبرقة، شرق ليبيا.

> يتكلم "جان ريمون باشو" بإسهاب عن البدو المتوجّسين الذين يتحدثون عن المدن الأثرية بوصفها مدن "المساخيط"، ويرون المنحوتات أناساً سَخَطهم الله لغضبه عليهم. ويبالغ "باشو" في تفسير الحالة السيئة لتلك المواقع بالتخريب المتعمد من السكان. يزعم باشو أنّ سبب بقاء مقابر قورينا الجبلية محفوظةً في حالة صحيحة هو أنّ السكان لا يستطيعون تدمير الجبال. ويظهر في مطلع كتاب باشو، ا<mark>لذي يروي</mark> وقائع رحلته، اسم كبير مرافقيه. هو تاجرٌ من درنة يُدعى "صالح"، يختفي ذكره بعد ذلك كأنه لم يكن. وفي كثير من نصوصه، يضيق "باشو" ذرعاً بكلّ ما

لا مناص منها في وصف أيّ بلاد إفريقية تنجم عن التسميات البدائية أو الهمَجية والفظّة للأماكن".

أدّت أعمال باشو، بعد موته سنة 1829، إلى تسليط الضوء على المنطقة. وفتحَتْ شهيّة مؤسسات أوروبية كثيرة لإرسال بعثاتها إلى الأماكن التي رسمتها ريشته ببراعة. فأرسل المتحف البريطاني سنة 1860 بعثةً بقيادة الضابطُين "إدوين بورتشر" و"ميردوخ سميث" لإجراء حفريات في الأماكن نفسها التي عمل فيها ورسمها جان ريمون باشو. تبوّ أت مذكرات "بورتشر" و"سميث" المنشورة سنة 1864 منذ نشرها مكانةً مهمةً في تاريخ الاستكشاف الأثرى في ليبيا. وقد ضمّت صوراً لمرشدهما محمد العدولي وعمال ومرافقين أخرين، ما يجعلها من أقدم مجموعات الصور الملتقطة في ليبيا. لكن الأهم من ذلك أن المذكرات تظهر تطوّر العلاقة بين المنقبين الأوروبيين والسكان المحلِّيين.

(يتبع. عن موقع مجلة الفراتس)

أحمد بارود يطلق النسخة الرقمية الكاملة من موسوعة بهجة المعرفة٠٠٠

# الذي حقق حلم النيهوم



حاورته: عزيزة حسين، ليبيا

في زمن تتسارع فيه وتيرة الرقمنة وتتحول فيه المعرفة إلى محتوى رقمي متنقل يبرز بين الفينة والأخرى أفراد يؤمنون بأن حفظ الإرث الثقافي والمعرفي مسؤولية تتجاوز المؤسسات. من بين هؤلاء يبرز اسم "أحمد بارود" الشاب الليبي الذي قرر أن يخلّد واحدة من أضخم الموسوعات العربية المعرفية "بهجة المعرفة"، بعد أن ظلت لسنوات حبيسة الطبعات الورقية النادرة.

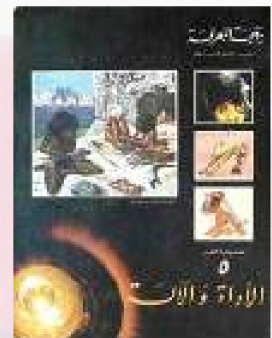
'بهجة المعرفة" بعد مكوثها حبيسة للنسخ الورقية المحدودة تصبح متاحة للتحميل بنسخة إلكترونية كاملة بمجلداتها العشرة.

في لقاء خاص مع المصوّر والباحث الليبي أحمد بارود، يكشف لنا تفاصيل مشروع ثقافي الماد فريد من نوعه، استغرق منه وقتًا وجهدًا كبيرين، وجاء استجابةً لحلم قديم ووصية خالدة للفيلسوف الليبي الراحل الصادق النيهوم. أحمد قرر أن يُحوّل موسوعة "بهجة المعرفة"، التي كانت حبيسة الرفوف الورقية، إلى نسخة الكترونية متاحة للجميع. التقيناه ليحدثنا عن الفكرة والتحديات والنتائج.

• لم تكن المهمة سهلة، لكنها كانت ملهمة. مدفوعًا بوصية الفيلسوف الراحل "الصادق النيهوم" وبحلم شخصي عميق خاض "بارود" رحلة شاقة لإخراج هذه الموسوعة إلى النور الرقمي لتصبح اليوم متاحة للجميع، بجودة عالية، وبحُبِّ يليق بمحتواها.

### أحمد بارود يحقق أمنية النيهوم.

عندما سألته: كيف ولدت فكرة أرشفة موسوعة "بهجة المعرفة"؟، أجابني "بارود" أن الفكرة ولدت من رحم محبة شخصية لهذه الموسوعة، ومن شعور بالمسؤولية تجاه إرث معرفى مهم مثل "بهجة المعرفة". لسنوات طويلة امتلكت النسخة الورقية الكاملة، لكنني تمنيت لو أمتلك نسخة إلكترونية منها أيضًا. بحثت كثيرًا على الإنترنت، ولم أجد سوى ثلاث مجلدات بجودة متدنية جدًا. عندها شعرت أنه لا بد من القيام بخطوة عملية، فكانت البداية.





أحد الدوافع العاطفية كانت وصية الصادق النيهوم الشهيرة: (( يا رب دع سماءك تمطر كتبًا )). هذا النص ظل عالقًا في ذهني لسنوات. شعرت أن تنفيذ هذا المشروع سيكون مساهمة متواضعة في تحقيق هذه الأمنية الجميلة التي تُعلى من شأن المعرفة وتُقرّبها

- عن إنجاز عملية المسح الإلكتروني وهل تم استخدام معدات متخصصة؟ أجاب أنه لم يستخدم ماسحة كتب آلية. بعدما شاهدت كيف تعمل تلك الأجهزة، لكنه قرر أن يبتكر شيئًا شبيهًا بوسائل بسيطة. صممت حاملة للهاتف المحمول، قابلة للفك والتركيب، تتيح تثبيت الهاتف على مسافة مدروسة لتصوير الصفحات بشكل دقيق. حرصت على ضبط الإضباءة وتفادى الظلال ولمعان الورق - وهذا كان الجزء الأصعب لأن ورق الموسوعة لما ع جدًا.
- أما عن الوقت الذي استغرقته عملية التصوير؟ فقد افادني أن كل جلسة مسح كانت تستغرق بين نصف ساعة إلى ساعة تقريبًا لكل كتاب. أنجزت المرحلة الأولى خلال سبع جلسات، لكن الجزء



الأصعب جاء بعد ذلك: تعديل الصور، اقتصاصها يدويًا، معالجة الصفحات المشوشة، ثم دمج كل مئة صفحة في ملف منفصل، وربطها لاحقًا في مجلد

- وبالنسبة لمرحلة الفهرسة والربط الإلكتروني. فقد كان حريصاً على أن تكون نسخة الموسىوعة تفاعلية بالكامل. كل فهرس في بداية المجلدات أصبح مربوطًا إلكترونيًا بمواضيعه دلخل النص، بحيث يستطيع القارئ التنقل مباشرة عبثًا. بمجرد الضغط على العنوان. بل وضعت نقطة رجوع أخيرا: في ترقيم الصفحات، فكل صفحة تنتهي برقم "صفر" في عالم تتراجع فيه القراءة الورقية وتزداد فيه الفجوة تعيد القارئ إلى جدول المحتويات.
  - كلها للتحميل، أجاب بأنه قام برفع الموسوعة كاملة بنسختين: واحدة بجودة عالية مناسبة للطباعة والعرض على شاشات كبيرة، وأخرى مضغوطة لتناسب الهواتف ذات الذاكرة المحدودة. وضعت الروابط على منصتى غوغل درايف وميديا فاير، لتكون في متناول الجميع.
  - أما عن محتويات الموسوعة فقد قال إن بالإصرار قادر على إحداث فرق حقيقي. الموسوعة مقسّمة إلى قسمين، هما العلوم التطبيقية



العلم، الكون، الأرض، الحياة، الأداة والآلة.، والعلوم الإنسانية: هذا الإنسان، الإنسان والمجتمع، ومسيرة الحضارة في ثلاثة مجلدات.

• وبعد اكتمال إنجاز هذا المشروع قال إنه يشعر بالامتنان، فالمشروع كان مرهقًا لكنه يستحق كل دقيقة. اليوم يستطيع أي شخص، في أي مكان، أن يحمل معه "بهجة المعرفة" ويقرأها متى شاء. هذا فى حد ذاته كاف ليشعر الإنسان أن ما فعله لم يكن

بين الأجيال والكتب المرجعية، تأتى مبادرة "أحمد • وعن كيفيه تمكنه من توفير النسخ بارود" لتذكرنا بأن المعرفة لا تموت ما دام هناك من يؤمن بها ويعيد إحيائها. لقد نجح في تحويل الحلم إلى واقع، وجعل من "بهجة المعرفة" مشروعًا حيًا ينبض على شاشات القراء، لا مجرد ذكرى على رفوف مكتبات مغلقة. مبادرة قد تكون فردية في ظاهرها، لكنها في جوهرها فعل جماعي يخدم الثقافة العربية بأسرها، ويثبت أن الإيمان بالفكرة، حين يُقترن

- الليبي [20]

# حوار الظل والروح



المهدي جاتو، ليبيا

ظلال في مهب الريح تتنفس بالأنفاس، ترسم الأحلام في اليقظة والمنام، تتملك الجسد، تلتصق وتتلاعب بالظل. إن كانت حركة، فهي الحركة، وإن كان سكون، فهي السكون. في الواقع تكون هي الإحساس، وفي الخيال هي الخيال للخيال. فمن تكونين أيتها الروح الرابضة خلف الستور؟

كانت تلك الرؤى تدور في ذهنه يومياً، كلما انتهى من وضع لفافة الشاش على رأسه وهو خارج من بيت الطين ساعياً وراء قوت يومه. ولكن اليوم خرج باكراً نحو سلسلة جبال "أكاكوس" شرقاً، مولياً ظهره لجبل "كوكمن"، سائراً إلى كثبان الرمال المهيبة، حيث ينام ظل الصباح البارد إثر الشروق. وهناك تربع بعد أن ترك نعليه بعيداً ومشى خطوات وهو يراقب ظله الذي يلتصق بخطواته. وما إن تأمل

في خارطة الجبل المهيب حتى عاد السؤال مجدداً إلى

ذهنه: ما أنت أيتها الروح؟ وما خطبك؟

يلازمنى دوماً؟

هنا تكلمت روحه بعد صمت طويل بلسان النفس: قبل أن تسألني من أنا، هل سألت نفسك من تكون؟ وما أنت؟، أجاب: أنا أعرف بأني كائن حي بدليل التنفس والحركة. أجل، أنت كيان، لكنك ظل، ماذا؟ أتقولين بأني ظل؟ ظلِ ماذا أكون؟ وكيف أكون ظلاً ولي ظل

حرّك يديه فتحرّك الظل المدود على الرمل، فأردف قائلاً: انظري جيداً، أنا الأصل وهذا ظلي أحركه كيفما أشاء.، ضحكت الروح حتى انتاب أنفاسه السعال، فأنزل اللثام عن فمه وأخرج من مخلاته قليلاً من التبغ وتناوله ليسيل الريق البني من تحت لسانه.

بعد سكون لم يدم طويلاً ، تكلمت الروح قائلة له:

تماماً أيها البدوي، كما أنك أصل لظلك، أنا أصلك، وما أنت سوى ظلي الذي يتحرك كلما تحركت. لا نفترق إلا في حالتين: الأولى عندما أذهب بعيداً، هناك حيث العالم الخفي، ثم أعود لأوقظك من سباتك العميق لتكون ظلي الذي يتحرك في هذه الأرض، وليكون لك ظل يتتبعك ليثبت لك بأنك كائن حي، لا ليقول لك بأنك الأصل. أما الحالة الثانية، فعندما أغادرك تماماً لأعود إلى موطني الأصلي، حيث الحقيقة واضحة جلية كوضوح الشمس، ويعود جسدك إلى أصله الترابي بعد أن يفقد الحركة والحياة.

تنهد ثم عاود التركيز على الظل الفار من الرمال إلى الجبل المهيب، فلاحظ انعكاس ظل القمة المستقيمة عرضاً حد التعجب والاندهاش. وما بين مسافة وأخرى يرتفع نتوء وكأنه كائن عظيم يتلصص على الصحراء والمدينة من فوق الصخور. تعدد تلك النتوءات ذكره بتعدد ظله أحياناً، فسأل الروح المتسترة داخل كتلة اللحم عن ذلك التعدد:

هل أنت أيضاً تتعددين في داخلي كما يحدث لظلي، أم أنه فقط بتأثير الضوء؟ فأجابت الروح دون أن تفقد ولا ثانية قائلة:

أجل، يحدث ذلك بتأثير الضوء حسب رؤية العين، إنما الروح لا تتعدد، فهي واحدة. وأصل كل ظل يتكرر، وهو ليس تكرار الروح، إنما تعدد الشخصيات التي فيك. فإذا أردت الحقيقة، فتأمل جيداً في صورك وأنت طفل، ثم وأنت في مرحلة المراهقة، وأنت في الرجولة، إلى أن تصل لمرحلة الشيخوخة. فأنت تجمع كل أولئك في شخصك، لكن الضوء كلسان يحاول دائماً أن يكشف السر لمن يتأمل في أصل الأشياء. فمن هنا انطلقت الحكمة التي تقول: "العلم نور"، فالعلم هو أداة الضوء التي تكشف المستنارة.

وماذا تقولين عن الليل، هل هو أيضاً ظل<mark>؟ فإذا كان هو</mark> ظل، فظل ماذا يكون؟

فابتسمت الروح إثر ارتعاشة انتابتها بسبب نسيم الصباح الفريد، وأيقظت كل شعرة في جسده المتربع على الرمل البارد، وقالت كعادتها ودون أن تطيل التفكير:

أجل، الليل ظل، وهو ظل للأرض بحكم استدارة الأرض نفسها، وانعكاس ضوء الشمس عليها. وفي نفس الوقت هو أية، رغم أنه ممحاة، كما جاء في الفرقان: "وجعلنا الليل والنهار أيتين فمحونا آية الليل وجعلنا أية النهار مبصرة".

وماذا عن الأرض؟ أدخل يده تحت الشا<mark>ش وحك رأسه</mark> جيداً قبل أن يقول:

حسناً، لدي تساؤل أخير. إذا كانت الأرض أصل الظل الذي هو الليل المدلهم، فما هو أصل الأرض؟ وإذا كان الجبل أصلاً لظله المدود على جبل الرمل المحاذي له، فما هو أصله المتخفى خلف الجلاميد؟

لكن الروح صمتت كعادتها لتعود وتختبئ في مجاهل الجسد، تاركة إياه وسط تساؤلاته التي تدور كالرياح من ركن لأخر.

وقف وتأمل مجدداً السلسلة المهيبة، فلاحظ أن ظلها انسحب لتبزغ الشمس واضحة جلية، ثم استدار عائداً أدراجه، مخلفاً وراءه سلسلة جبال أكاكوس مليئة بالتساؤلات والأسرار المنحوتة على الجسد الصلد الزاخر بالدلالات.

قطع أشواطاً وهو يفكر في حديث الروح، ثم دفعه الشك لأن يلتفت إلى الوراء ليتأكد من المكان الذي كان يجلس فيه، فإذا بالأثر قد اختفى مع الخطوات التي تركها موسومة على كثبان الرمل.

- الليبي [22]

شؤون ليبيــــة شؤون ليبيــــة

# قراءة في النص البابلي «حوارية السيد والعبد» ثقب ضوء في سماء معتمة



أحمد قرين، ليبيا

ما الذي يبقى للروح المرهفة المرهقة عندما تتعذب بجحيم التكرار الممل لتصبح الساعات توائما ً لا تتغير.

عندما تُفقد قيم الفطرة والغريزة النقية التي ترفض التشويه وتصير الطقوس في التجمعات مزادات لتسويق النفاق وممارسة الحياة الصدئة بحماسة وسعار.

ليس من خلاص سوى الانسلاخ عن هذه الحالة الهلامية التي لا تعي فضيلة التعاطف وأن تنحاز الى الانزواء والصمت واللامبالاة.

حين تعاين الخراب يحيط بها وحيث يسقط الكل في هاوية تتعطل فيها الإرادة عن المبادرة الذاتية الخلاقة القائمة على الاختيار الحر والفعل السباق فلا يبقى أمامها سوى السخرية المريرة القائمة على إحساس بالعبث والخواء التي يقودها للإحتفاء بالموت حيث يتساوى الجمال بالبشاعة وتفقد الأشياء معانيها بعدما فقد الوجود أي

هذا النص المذهل المحير الذي جاءنا من بابل ونقلته الينا ألواح الطين عند نهاية الألف الثاني قبل الميلاد

(أي أكثر من ثلاثة آلاف سنة )، وهي الفترة التي

شهدت اضمحلال حضارة زاهرة وسقوطها أخيرا

تحت جحافل الكاشيين ثم الأشموريين لاحقا ً بعد

مجد عظيم بلغ أوجه بالحس الأخلاقي الراقي الذي

تجسد بتوالى الأجيال بقوانين "حمورابي" حيث

بلغ الشعور بالمسئولية ذروته عبر تشريع دقيق، وإن تجاوز حدوده القصوى في العقاب الرادع العنيف،

تلك القوانين التي جاءت في صميمها حماية للمغفلين،

وليس حجة لتوريطهم كأكباش فداء للعدالة.

يأخذ النص شكل حوار بين سيد شاب وعبده على النحو التالي:

-أيها العبد أسرع وأحضر المركبة لأذهب الى القصر

-إذهب يا سيدي، إذهب سأكون تحت تصرفك.

- لا أيها العبد لن أذهب الى القصر، لن أذهب

-لا تذهب يا سيدي، لا تذهب، ربما يرسلك الإله الى طريق لا تعرفه.

-أيها العبد جهز لي طعامي، أحس برغبة في

-كل يا سيدي، تناول طعامك مرة وأخرى فذلك يريح الذهن من متاعبه .

- لا أيها العبد لن آكل.

ـ لا تأكل يا سيدي، لا تأكل، الأكل والشرب ماذا أفاد منهما الإنسان سوى التخمة وآلامها.

- أيها العبد، استعد، ستذهب معي للصيد.

- نعم يا سيدي، نعم، سنستمتع كثيراً، ونلهو

ونعود بالغزلان وحمر الوحش.

- لا أيها العبد، لن أذهب إلى الصيد.

- نعم يا سيدي، فإن حظ الصياد متقلب، ستنكسر أسنان كلابنا، وستفر الطرائد منا، ولن ننال سوى التعب.

\_ أيها العبد سأقوم بثورة.

- إفعل يا سيدي، إنك إن لم تفعل لن تجد لحياتك معنى، ولن تجد حتى ثيابك.

- أيها العبد، لن أقوم بثورة .

- لا تضعل يا سيدي، فالثائر إما أن يقتل أو يرمى في السجن ويتشرد أهله من بعده.

- أيها العبد سأحب امرأة .

- أحب يا سيدي، فالحب ينسى حزنه ويطرد

- لا، لن أحب امرأة.

- لا تحب يا سيدي، لا تحب، فالمرأة فخ، هاوية سيف حاد يقطع أعناق الرجال.

- أيها العبد، أحضر لي ماءاً لأغسل يدي وأقدم ذبيحة لإلهي.

- قدّم يا سيدى، قدّم، فالرجل الذي يقدم ذبيحة لربه يطمئن قلبه ويعقد صفقة جيدة

- لا أيها العبد، لن أقدم ذبيحة لإلهي.

- لا تفعل يا سيدي، تعزز على هذا الإله، دعه يجري وراءك متوسلاً اليك أن تعبده.

- أيها العبد، سأتصدق على المحتاجين.

- تصدق يا سيدي، فالمحسن تزداد غلته ويحبه الناس جميعاً.

- لن أتصدق أيها العبد، لن أتصدق.

- لا تتصدق يا سيدي، لا تتصدق، سيأكلون خبزك ويلعنونك، إصعديا سيدي فوق خرائب المدن القديمة وتجول حولها. تأمل جماجم

و تمنى "محمود درويش" لحبيبته اليأس لتصير

اليأس بما هو طاقة جبارة تعمل دائماً في الاتجاه المضاد، حتى تصل نقطةً لا يمكن لها ان تتحرك

بعدها، فتعود بقوة تكتسح ما سبق ان دفعها بعيداً وهكذا. فاليأس هو المحرك الوحيد للأمل. والأمل الصلب الواثق هو الذي يولد من أقصى مجاهل اليأس. نعم، نعم، فالوجود ينبثق من أحشاء العدم، وتتلملم من في الاختيار والقدرة على تحديد الوسائل للوصول لما ركام الإحباط صروح الهمم، كما يقلب الأمل تربة

الإنسان كفرد (فهو يكتب لأفراد لا للجميع). وفي هذا الموقف غاية الشجاعة - ألا تعول على الأمل بل أن

# كيف تقرأ الهوية في عيون القارئ؟ خلف الأقنعة

### عبد السلام الغرياني، ليبيا

حوار صامت بين روح الكاتب وعقل القارئ، هذا هو

روح الأدب تنقله الكلمات بمنزلة الشفرة. لكن ماذا يحدث

عندما يصبح اسم المؤلف عائقًا أمام هذا الحوار؟ تاريخيًا،

اضطرت كثيرات من الكاتبات إلى اختراع أسماء ذكورية

كى تنكسر حواجز التحيز، وتصل كلماتهن بإنصاف.

لم تكن الأسماء الستعارة خدعة، بل مفتاحًا لبوابة كان

المجتمع يغلقها أمام إبداعهن. هنا تكمن المفارقة: أحيانًا

في القرن التاسع عشر، حين كانت الكتابة مهنة "ذكورية"

بامتياز، اضطرت كاتبات مثل الأخوات "برونتي"

و"مارى أن إيفانز" (جورج إليوت) إلى محو هويتهن

الجندرية. لم تكن المسألة تتعلق بالخجل بل بالرغبة في

اختارت شارلوت وإيميلي وأني برونتي أسماء محايدة

(كرر، إيليس، أكتون بيل) كي لا تُصنف رواياتهن

كنصوص عاطفية تافهة. أما "إليوت"، فخشيت أن تُقرأ

روايتها العميقة "ميدل مارش" كمجرد حديث عن شؤون

المنزل. كان الاسم المستعار سلاحًا ضد نظرة المجتمع

ما يزال اسم الكاتب، حتى اليوم، يُستخدم كفلسفة مسبقة

لفهم النص. تشير دراسات إلى أن المخطوطات الموقعة

بأسماء أنثوية أو غير أوروبية تواجه تشكيكًا في جدارتها

الأدبية، وكأن الهوية علامة على الجودة! حتى الكاتبة

الشهيرة "ج.ك. رولينغ" اضطرت إلى اختبار هذا التحين

عندما نشرت روايات الجريمة باسم "روبرت غالبرايث".

حين كُشف أمرها، ارتفعت المبيعات، لكن البعض تساءل:

هل النجاح جاء بفضل الاسم المشهور أم النص نفسه؟

الضيقة، لا ضد القراء.

منح أعمالهن فرصة للوجود دون وصمة "الأنثى".

يحتاج الفن إلى قناع ليُظهر حقيقته.

السؤال يؤكد أن الكاتب يظل سجين اسمه، سواء أخفاه

### الفن أم الفنان: أيهما نقرأ؟

هل يمكن فصل العمل الأدبي عن سيرة صاحبه؟ حاولت الأسيماء المستعارة خلق هذه القطيعة، لكن الفضول البشرى يحوّل الكشف عن الهوية إلى حدث يطغى على النص نفسه. عندما عُرفت الأخوات "برونتي"، تحولت أعمالهن إلى "ظاهرة أنثوية" تستحق الإعجاب لا لما فيها من إبداع، بل لأن كاتباتها تجرأن على الكتابة في زمن صعب، هذا الانزياح يطرح إشكالية عميقة: لماذا نصر على ربط الإبداع بهوية صاحبه، حتى عندما يُطلب منا التركين على النص؟

اليوم، يواصل الكتاب المهمشون - من الأقليات العرقية أو الجنسانية -استخدام الأسماء المستعارة، ليس هروبًا، بل بحثًا عن مساحة حيادية يقدمون فيها فنهم. في العصر الرقمي، تعددت الأشكال: أفاتار حسابات مجهولة... لكن الجوهر لم يتغير. التحدى الأكبر يقع على القارئ: هل نستطيع أن نقرأ بعينين غير مُلوّنتين بصورتنا السبقة عن الكاتب؟ أن نمنح النص فرصة أن يخاطبنا دون وساطة؟ تركت لنا "برونتي" و"إليوت" إرثًا واضعًا: العظمة الأدبية لا جنس لها. ربما حان الوقت لأن نتجاوز مرحلة السبؤال: "من كتب هذا؟" إلى "ماذا يقول هذا؟". في زمن تحولت فيه الأسماء إلى علامات تجارية، قد تكون القراءة النقية - التي تلتقط نبض النص دون ضوضاء الهوية—هي التكريم الحقيقي للفن. وكما قالت "إليوت": الفن أقرب ما يكون إلى الحياة". فلنعطه مساحة كي

تشحذ همتك بنقيضه، (اليأس).

ويقول معلم آخر "فرناندو بيسوا":- ترقب الأفضل وتهيأ للأسوأ، وبهذا فإن ما تكسبه يعوض خسائرك ويفيض منها.

مبدعة، فقد رأى أنه يعانى مرضاً عضالاً اسمه الأمل. فاليائسون هم المبدعون لأنهم أكثر من يسعون وراء، هذا الأمل المراوغ المخاتل. وهذا هو قمة الإبداع أن تطارد بيأسك الراسخ فيك أملاً شيروداً عصياً لتروضيه. وقبله قال "سعدالله ونّوس": (( نحن محكومون بالأمل وهو في أوج قنوطه. هذه هي دورة

الأمل يوّلد وهماً يستريح له/ والوهم يسقى يأساً ظامئاً/ واليأس يترقب أملاً أهوجاً يجتاحه.

الأولين والأخرين، من كان البار فيهم ومن كان الشرير. - وافق معي أيها العبد .

- - نعم يا سيدي .
- والأن ما هو الخير؟ أن أدق عنقك ثم أدق عنقى ونسقط كلانا في النهر.
- يا سيدي من ذا الذي طالت قدماه حتى بلغ السماء ومن ذا الذي اتسع منكباه حتى احتضن الأرض بذراعيه.
- ـ لا أيها العبد، سأقتلك أنت فقط وأجعلك تسبقني الى عالم الموتى.
- وهل يحتمل سيدي العيش بعدي ثلاثة أيام؟

هكذا ينتهي النص بشكل فاجع هازيء بكل شيء وهو يخفى وراء ملهاته المأساوية مكان شاسع للأمل الذي سيبقى دائما ً الأمل الذي يولد من أشد اللحظات قنوطا وعدمية ، أمل يقينه الأزلى أنه مع اليأس ليس أمام الإنسان سوى أن يبقى وأن يبحث عن الخلاص حتى وهو يحتضر.

أمل " يرتفع من العبث واللا جدوى ليمتد بعد موت الإنسان كشخص للوجود الإنساني من بعده وهو يبشر بحلاوة المشاركة في البحث عن هذا لخلاص المنشود بيقين العبد أن سيده لن يحتمل العيش وحيدا رغم شكواه الآلام التي أوجدت هذا التذبذب الجلي

يقول أحد كبار أساتذة اليأس، "نيتشه" الصارم الحاسم :- " الأمل أكبر الشرور، لأنه يطيل عذاب الإنسان" هو هنا يقرر أن الأمل أسوأ شر يصيب

[27] الليبي – - الليبي [26] شؤون ليبيــــة شؤون ليبيــــة



فكيف يداوي والهوى قاتل الفتى وفي كل يوم قلبه يتقطعً"

فما كان من الأصمعي الا ان كتب تحت ما قرأه:-اذا لم يجد صبراً لكتمان سره

### فلیس له شیء سوی الموت ینفع "

وفي اليوم عاد الأصمعي إلى ذات الموضع ليجد شاباً ميتاً أسفل الصخرة وقد كتبت على الصخرة أبياته الأخيرة :-

سمعنا .. أطعنا .. ثم متنا فبلغوا .. سلامي على من كان للوصال يمنع" فها أنا مطروح من الوجد ميتا

لعل الهي بالقيامة يجمع "

ذاكرة الغناي "مجيد" كانت حاضرة:

"ما اعرفت روحا هي وين

اعزاز خيبوها ودرت."

أو الآخر القائل:-

"يبقى حزين نين ايموت

الخاطر عزافي فراقهم"

((4))

إن الحب والعشق والوفاء والنهايات صورة واحده في سفر الإنسان المرهف، ولنا في ذلك الكثير من الامثلة، فهذا المتنبى شاعر الدرر وقد أنشد:

وكاتم الحب يوم البين منهتك

وصاحب الدمع لاتخفي سرائره"

أما الأصمعي عالم اللغة والشعر عالم والذي قال عنه "اسحاق الموصلى":-

( لم أر كالأصمعي يدعى شيئا من العلم فيكون أحداً أعلم منه ) .. فقد كانت له رواية قالت بأنه حين كان مسافراً ذات مرة .. مر بصخرة كتبت عليها أبيات من

ً أيا معشر العشاق بالله خبروا

إذا حل عشق بالفتى كيف يصنع"

فما كان من الأصمعي إلا أن كتب أسفل الأبيات:-

"يداوي هواه ثم يكتم سره

ويخشع في كل الأمور ويخضعُ"

ثم أن الاصمعى ترك الصخرة ليعود اليها في اليوم التالي ليجد مكتوب تحت ما كتب في أمسه:-

## سماحة الغلا ترجاه



مفتاح الشاعري، ليبيا

الغياب فهناك صاحب التعبير القائل:-

والواعر امعانات الوجع"

كائن فأضحى أثراً بعد عين، إن " الشتاى كان يخط الشكوى بنية صدق التصوير والتعريف:

رانا موتى دون غلانا"

((3))

((2)) فإن كان ذلك العاشق في رحلة لم تكتمل، وأضحى إن كان هناك عشق واقع وعاطفة معلنة لسمو ومداد كطائر وقد فقد أحد جناحيه فلا هو قادر على بلوغ قلم وقرطاس مثخن بجرح بفاء في حاضرة بوادر براح سماء أمانيه ولا هو في قابلية النكوص، فإن

((1))

في موروثنا الشعبي ثمة فسحة من حديث عن الوفاء "الجرح جرح اسمه فيه والتضحية والسمو بالعاطفة، حتى أن بعضهم كان قد حدد هذه المواصفات فجعلها مفتتح حديثه إن شاء ان نوائب دهر وقد عصفت به النوائب وتقلب القلوب، هو يسمع كالغناي الذي قال:

سماحة الغلا ترجاه،

وتذوق عازته نين تنقهر ""مرات اتجي ماتلقانا

"سماحة الغلا رايفت،

عزيز كل يوم ايقولها"

اكبرنشاه واطْليحه لْهَا وَكَالُه.



"العتاتي و "السبيب" في برقة لهما نفس المعنى، وهي ما يكون في مؤخر رقاب الحيوانات والطيور من شعر أو وبر أو ريش.

فقيل في وصف الحبارى:

• امّا غزال ولا طير بوصوكايه ..

ممسوك بالشّركُ دوّار 1 فيه عتاتي #بوكريبة\_\_العوامى

كروم الخيل، ليبيا



وفي وصف الخيل:

•وْ وَخْذت غزير النّصي #بوعتاتي ..

العايز مثيله ..

وفى وصف الإبل ، كتشبيه #خالد\_ارميله سبيب

الناقة بـ عتاتى ذكر الحبارى (الدُّوّار)

•وفيهن عتاتي دواويـر² ..

يهون علي القلب ساعة جفيله.

سبیب سود دایر قضایب.

- دواوير : جمع دوّار .

#رجب بوحويش.

### العتاتي

الدُوّار : ذكر الحباري .1

# كنز الكلام

حال شعوره بالخطر، وذلك ليظهر نفسه بحجم أكبر، وأيضاً ليتمكن من ضرب غريمه بجناحيه .

•وف الشقرا عتاتي سود من غاية الفلا .. دوّارا نصب قدام جارح نقيرها

وأكثر ما يكون التشابه بين عتاتي الإبل والحبارى

عندما " يُنصِّب الدوّار؛ وهو انتصابه قائماً في

#خالد\_\_ارميله.

أى في الناقة الشعقراء سبيب كمثل عتاتي الدوّار المنتصب أمام جارح يهاجمه .

الصيوفة

• لهم زمان من ضيم الجدب في حيره .. مُعا هضا جابلهم الله صيّوفه.

#ادريس\_\_الشوشان

تعتبر الربعانية أخر أمطار فصل الربيع وهي الحد الفاصل ما بين أمطار "ابرير الروماني" ، وبين أمطار الصيف التي تُسمّى "صَيّوفه" .

وعلى هذا فإن ترتيبها كما يلى :

أمطار ابرير ثم الربعانية (وهي اسبوعين) ثم الصَيِّوفة.

وهذا التفصيل ذكره #ابراهيم\_بوجلاوي بقوله:

•يا واكله راس البساط ادفوفه ..

في ابرير لامسته مطر سيّاله

•وع الناس الضعاف بظلمنا جوّرنا .. كانت عربنا لوله ميصوفه بالطيب والكرم والله مذّكرنا ..

وهذا التوقيت هو أول الصيوفة كالتي تصيب البطنان

اسبوعين والثالث اتجي صيوفه ..

والجبل الأخضر، برحمة الله وفضله.

وقبل المطرحتي تجي صيّوفه. #بالنور\_المهشهش.

ثم كل ما ينزل بعدها طوال فصل الصيف يسمى كذلك الى نهايته .

•وين ما عقاب الصيف جت صيوفه ..

له موكارها تشعر بها تمشيله #عبدالسلام\_بوجلاوى

ومن جميل القصائد التي وصفت الصيوفة باستفاضة

•نزيل غيم فاجانا ..

موقي وانه ..

منه الخالي تفّلن غدرانه.

له #عبدالله\_الحصان.

[31] الليبي

- الليبي [ 30]

شؤون عربيــــة

### شؤون ليبيــــة

# غناوة فاطمة

## عبد الرسول الحاسي، ليبيا

في برقة، حين تسكن الريح على حواف التلال، وتتمايل السنابل كأنها تصغى، ترتفع أصابع الراعي على فتحات المزمار، نقرة، فتجيء الألحان نقراً، كأن الأرض تنطق بأسرارها من خلال الخشب المجوف، ولا تخلو يد الراعى من عصا يهش بها عن غنمه، وله فيها مطالب أخرى، يضرب بها وجه الفقر، ويشق طريق الذاكرة، في أرض لا تنبت إلا الحنين.

تسكن الشياه بأسماء الأمهات، بنت فلانة، بنت النخل، بنت الحقول العطشي، وفي أعناقها أهازيج نطلقها تمائم في عنق الغيم، عل الرعد يرزم، والمطر يفتح أبواب السماء كعرس للضأن. ونقيم عرساً ليس لنا، بل للضأن، وتندلق فيه القذى من أعناق الشيوخ، كالحنين يتسرب من شقوق القدم، وذكرى من أكف الرعاة، حين يعصرون تعب الطريق كأنه عنب.

براد الشاى يغلى على الجمر،ى همس كما يهمس القلب في عتمة الجبل، وفي الحقيبة أكواب، وسكر وشاى أخضر ومنديل يمسح غبار المسافة أو يودع دمعة لم تسقط بعد. فيقول أحد الرعاة ويحلف:

"أعرف شياهي بما تهمس لبعضها، أفهم تمتمتها كما أفهم صمتى، وأقسم أن الذئب في برقة يأخذ لونه من ترابها، ويحلف جهد إيمانه أن التراب نفسه... يحارب دون أهله."

وفي برقة، لا تزال الخيول تقاد بأرواح المجاهدين، في نفس المزمار.

بجلابيب تشبه الغيوم الصرة، كأنها لا تزال ترى أشباح الإيطاليين، ترتجف قليلا... ثم تسابق أمها، كإبنة الريح. تعويذة الخيل لا تزال معلقة في أعناق

تلف كما تلف تميمة طفل على صدر أمه، فهي كأفلاذ الأكباد، ونقيم لها الأعراس أيضا، كما نقيمها للضأن، نزينها بعرق السرج، ودم القبيلة، ونرسلها كطائر هدهد، يحمل خبرا لسليمان عن مجد لم يدفن.

وفى برقة، الشعر ليس ديوان العرب فحسب، بل هو النافذة الأخيرة للروح.

غناوة العلم تلد بنتها على شفاه الشعراء، في السجن، في الحرب، في الساحة، يقولون ما لم يقل ويهمسون بما لا يقدر التاريخ على تدوينه. يقول شاعر من برقة: "إذا مت، يكفيني همس خفيف باسم فاطمة، وسترون قبري يتحرك."

ويقول أخر:

لو كان الفطام يجدى، لفطمنى الزمان عن فاطمة."

ألا يكون موطنا للشعراء؟ بل هو وطنهم الأول، حيث تولد القصيدة من عصا، وترضع من ضرع شاة وتحبو على تراب يحفظ الدم والاسم والظل، ثم تكبر ... كأنها بنت فلانة، أو سليل رعوى عرف الله

# الغناء بين طرفي الحدود



أحمد نظيف، تونس

جاء الفنان الشعبي الليبي "فوزي المزداوي" إلى مدينة "تطاوين" جنوب تونس أواخر التسعينيات للغناء في عرس. كان صيفاً قائظاً لم يقطع رتابته إلَّا قدوم المزداوي. وفي ساحة فسيحة، حيث ألقت أشعة الغروب الحمراء وحشتها على الشوارع المتربة، أقيمت منصّةٌ بسيطةٌ وقليل من الكراسي للوجهاء. أما بقية الناس فحضروا قعوداً على الأرض أو وقوفاً. بدأ المحفل يأخذ شكله الدائري وصعد فوزي تحت الأضواء محاطاً بوجوه المعجبين. جلس معانقاً آلة الأكورديون، ثم شرع في غناء قطع متنوعة من فن المرسكاوي وهي الموسيقي الشعبية التي اشتهرت في مدينة بنغازي شرق

كان الجمهور ينتظر شيئاً ما. سكت "المزداوي" ثم حيًّا أهلَ العريس والجمهور. وسكت مرةً ثانيةً وشعرع في غناء موّال شديد الحزن، ليسكت مرةً ثالثة. خرجت فجأةً من فمه الكلمات التي ينتظرها شباب المدينة: "شالوها ما ودّعتنى وأنا ما نصبر بلاها". في تلك اللحظات حلّت فينا رجفة ساحرة أ هزّت الجميع. فتداخلت الجموع حتى تحوّلت إلى كتلة واحدة والتحمت بالفرقة. وأكمل "المزداوي" بقية الحفل يغنّى محمولاً على الأعناق. كنت ساعتها مراهقاً ورأيت "الأسطورة" عياناً. فقد كان "فوزي المزداوي" أسطورةً في خيالنا لا يتجلّى لنا سوى من خلال أغانيه.

[33] الليبي –

- الليبي [32]

وفى تطاوين المزقة بين تونس وليبيا، كان المزداوى علامةً على هوية موسيقية لا تعترف بخطوط رسمها الاستعمار بين البلدين. فقُدرته على أن يغنّي جراحك ورجفة قلبك (وأنت الشاب المقيم في الطرف الأخر من الحدود ) وكأنه يقطب جرحاً تكشف عن وحدة روحية وهوياتية في الوقت نفسه.

رغم بعد "تطاوين" عن السواحل والمراكز الحضرية، إلَّا أنَّها كانت تنهل من موسيقات مختلفة، تونسية وليبية وجزائرية، وهي في حقيقتها موسيقى مغاربية تشترك فيها قبائل المنطقة وسكانها. كانت الأغاني الليبية شائعة مثلها مثل أغاني الراي المغربي والجزائري والغناء الشاوي الجزائري، جنباً إلى جنب مع الأغاني الشعبية المحلية وغناء "المزود" التونسي. وتُرى كلّها أغاني محلّيةً، خلافاً للأنواع الغنائية التي حملتها الإذاعة والتلفزيون من المشرق العربي.

### • حرب الأغنية بين المغرب والجزائر:

ومثل أغلب المجالات الجغرافية والثقافية المتجاورة في العالم، للمغرب العربي -أو المغرب الكبير كما يسمّى أحياناً - أذنُّ مشتركةً تجعل من الغناء والكلمة الملحّنة طائراً يخترق الحدود. فيعيش حالةً من الطبيعية المضادّة للتقسيم الحدودي الطارئ على المنطقة، منذ خضوعها للاستعمار الأوروبي بدءاً من القرن التاسع عشر. لكن التقسيم ترك أثاراً على تمثّل السكان للغناء في المنطقة. فصار التراث المشترك محلّ نزاع على ملكيّته بين هوياتِ وطنيةِ حديثة النشأة، مع أنه ولد وتطوّر وترسّخ قبل وجود هذه الهويات المصطنعة



في سياقات تاريخية غابت فيها الحدود الواضحة بين مناطق بلاد المغرب. لم تكن هناك حواجز أمام حركة السكان الذين رستخوا بهجراتهم وتنقلهم طبائع وعادات وأعرافا وفنونا صارت لاحقا خصائص ثقافية واجتماعية مشتركة.

نشب صراع بين الملكة المغربية والجزائر داخل منظمة الأمم المتحدة للتربية والعلم والثقافة "يونسكو" سنة 2016 حول إدراج موسيقى الراي في القائمة التمثيلية لتراث البشرية الثقافي غير المادّي. تقدّمت وزارة الثقافة الجزائرية بطلب إلى اليونسكو لإدراج الراي ضمن قائمة التراث العالمي باعتباره "غناءً شعبياً جزائرياً". وذلك لقطع الطريق أمام طلب قدّمته جمعية مدينة "وجدة" المغربية للفنون سنة 2015 لإدراج الراي بوصفه "غناءً شعبياً مغربياً" ضمن قائمة التراث العالمي، إذ كانت الجمعية تقيم كلّ عام مهرجاناً دولياً للراي في المدينة.

حسمت اليونسكو هذا الخلاف بمنح الجزائر ملكية الراي سنة 2022. لكن القرار بدا تعسّفاً في منح التراث المغاربي المشترك هويةً وجنسيةً محدّدة.

ولد الراي في بدايات القرن العشرين من مزيج من الفنون الصوفية والبدوية في المجال الجغرافي الواسع بين الغرب الجزائري والشرق المغربي، في منطقتَي "وهران" بالجزائر و"وجدة" بالمغرب. وقد ساهم  $^{\prime\prime}$ في تطويره فنّانون مغربيّون أمثال الشاب ميمون و "حنينو"، وجزائريون مثل "الشاب خالد" و "الشاب حسني" و"الشاب مامي". وهو يحظى باهتمام كبير في تونس وليبيا، لاسيما في أوسماط الشباب. فهو ويمتد الجدل أحياناً إلى وسائل الإعلام. حدث ذلك بذلك نوعٌ غنائيٌ عابرٌ للحدود الوطنية.

> وعلى نطاقِ أقلُّ شدّة، اختلف البلدان المغاربيان أيضاً حول جنسية موسيقى "الكناوة"، التي تمزج مجموعةً من الأغاني والإيقاعات الدينية المغاربية. وقد نشأت في القرنين السادس عشر والسابع عشر وتطوّرت من الاندماج الثقافي للعبيد الذين جُلبوا من إفريقيا إلى بلاد المغرب. ومع أن اسم "الكناوة" هو الشائع في الملكة المغربية، إلّا أن هذا النوع يجد شبيهاً له في تونس. نتحدث عن فنّ "السُطُمْبالي" وفيه انتشاءً روحي غنائي يعبر عن رحلة السود والأحباش من جنوب شرق إفريقيا الذين سيقوا إلى أسواق النخاسة. صَنَّفَت اليونسكو "الكناوة" سنة 2019 تراثاً مغربياً إنسانياً ضمن اللائحة التمثيلية للتراث الثقافي غير المادي، وهو ما عُدّته وزيرة الثقافة الجزائرية مليكة بن دودة "موسيقى جزائرية تم تصنيفها في بلدِ أَخَر". لكن "الكناوة" تشكّلت تاريخياً من اندماج

اجتماعي فريد في مجالِ مفتوح. ليس في بلاد المغرب فحسب وإنما مع إفريقيا جنوب الصحراء. إذ لم تكن أنذاك محصورةً ضمن الحدود الحديثة للدول، ولم تحمل أيّ جنسية أو هوية قومية بمفاهيم العصر.

# • الصراع الليبي التونسي واشتباك

هذه الخلافات المغربية الجزائرية حول ملكية "الراي"، و"الكناوة" تبرز مثالاً للخلافات التي تنشب بين حين وأخر بين التونسيين والليبيين حول ملكية الأغاني الشعبية، لاسيما على وسائل التواصل الاجتماعي، سنة 2024 مع الفنانة التونسية لطيفة عندما أصدرت أغنية "يا ليالي"، وهي إعادة إنتاج لأغنية تراثية تسمّى "ريت النجمة". بدأت الأزمة عندما عرّفت لطيفة الأغنية قطعةً من التراث التونسي والليبي المشترك، مع أنها تعود في جذورها إلى إقليم فزّان جنوب ليبيا.

ربما لم تدرك "لطيفة" حقّاً جذور الأغنية. وبسبب قوّة حضور الأغنية منذ عقود في الجنوب التونسي فقد كنّا دائماً نعتقد أنها من تراث الجنوب التونسي. وذلك لكثرة ما كنّا نسمعها في الأعراس وفي المناسبات على لسان الأمّهات والجدّات. وقد أشارت "لطيفة" نفسها إلى أنها سمعت الأغنية أوّل مرّة من والدتها وهي

وعلى الشاكلة نفسها دارت سجالاتُ تونسيةٌ ليبيةٌ على وسائل التواصل الاجتماعي حول تنازع ملكية أغنية الفنانة التونسية "صليحة" "بخنوق بنت المحاميد عيشة". كلمة "بخنوق" تعني الوشاح الطويل لدى

القبائل البدوية. مع أن الأغنية تمثل ذروة الإبداع المشترك، بين كلمات كتبها الشاعر الليبي "البشير فهمي فحيمة" وأداء بصوت الفنانة التونسية الأشهر التي تنحدر في الوقت نفسه من أصبول جزائرية. تروي الأغنية قصّة حبّ بين شاب قيرواني وفتاة تُدعى "عيشة" بنت غومة المحمودي، أحد زعماء قبائل المحاميد أيام الحكم العثماني. وكان مستقر هذه القبائل تاريخياً بين الجنوب التونسى والغرب الليبي. تتجاهل الصراعات التي تنشب حول جنسية الأغاني الجذور التاريخية لهذه الألحان والأنواع الموسيقية على نحوِ أكثر شمولاً، مثل "الراي"، و"المزود"، و"المرسكاوي". فهذه الأنواع حديثة النشأة قياساً على الفنون في بلاد المغرب، وقد تشكّلت من روافد مغاربية مشتركة. "المِزْود التونسي" الذي يقوم على قربة النفخ المصنوعة من جلد الماعز تشكّل من روافد متنوعة، مثل المدائح الصوفية والإيقاعات الإفريقية. تلك الإيقاعات القادمة من رواسب تجارة العبيد القديمة القائمة أساساً على قوافل قادمة من فزّان وغدامس جنوب غرب ليبيا حالياً. وكذلك الأغاني البدوية التي جاءت بها موجات النزوح من دواخل البلاد نحو العاصمة تونس منذ منتصف القرن التاسع عشر. ويقابل المزود في ليبيا "الزُكْرَة" التي تُصنع هي أيضاً من قربة جلد الماعز. ومن أشهر الإيقاعات في المزُّود "إيقاع الفِزّاني التونسي". وقد سمّي كذلك نسبةً إلى فزّان. وذلك، كما يبدو، انعكاسٌ للتداخل المعقد جغرافياً وثقافياً في بناء هذا النوع الغنائي وتطوره، والذي يحظى بشعبية هائلة في تونس تجعله الأكثر

انتشاراً في كلّ المناطق والطبقات الاجتماعية.

### • الشيخ العضريت:

الشيأن ذاته ينطبق على المرسيكاوي الليبي الذي تعود جذوره إلى مدينة مزرق، جنوب ليبيا. وشهد المرسكاوي تطوره في بنغازي شرق البلاد حسب الباحث عبدالله السباعي في كتابه "تراث الغناء التقليدي والشعبي" الصادر سنة 2007. تأثر هذا النوع بروافد متنوعة جعلته ما هو عليه اليوم، ومن بين هذه الروافد أغاني اليهود التونسيين.

يشير الكاتب الليبي محمد العنيزي، في مطوّلته المنشورة بالفراتس "فنّ المرسكاوي.. موسيقى شهدت على تحوّلات بنغازي الليبية"، إلى أن الفنانين اليهود في شرق ليبيا "تأثروا بالمطرب التونسي اليهودي الشيخ العفريت. اسمه الحقيقي "إيسران روزيو"، وهو صاحب الأغنية التونسية المشهورة اليّام كيف الريح في البرّيمة'. انتشرت أغاني "الشيخ العفريت" ولاقت إقبالاً في المجتمع التونسي". ويضيف العنيزي أن تسجيلات هذا المطرب كانت "تصل إلى بنغازي منذ الأربعينيات على أسطوانات، فيستمع إليها الناس عبر غرامافون المقهى. ولاتزال بعض كلمات أغاني الشيخ العفريت تتردد في أغنياتنا الشعبية. إحداها أغنية كان الفنانون الشعبيون يرددونها إلى وقت قريب، ومنهم الفنان عبد الجليل عبد القادر، مع تغيير بسيط في كلماتها".

لذلك فإن هذه الأنواع التراثية ليست ملكيةً تونسيةً أو ليبيةً، بل تنتمي لهذا المجال الجغرافي والاجتماعي المغاربي الواسع. وتكوّنت على مدى قرونٍ من رواسب

عربية وأمازيغية وإفريقية ويهودية، كان محرّكها الأساسي الهجرة والتجارة وحركة السبكان بين أقاليم بلاد المغرب. وهذا ما يشير إليه "عبد الواحد المكني" عضو اتحاد المؤرخين العرب، في دراسته سنة 2003 عن الظواهر الاستهلاكية في المجتمعات المغربية فترة الاستعمار. وتثبت ذلك الشواهد الثقافية حتى في مجالات أخرى من خصائص الثقافة، مثل الطعام واللباس والشعر والأنساب. فكثيراً ما نجد، مثلاً، بين المغرب والجزائر ألقاباً عائليةً مشتركةً ونسباً

وبين تونس وليبيا يبدو الأمر أكثر ترابطاً. تنتشر في تونس ألقاب عائلات نسبتها إلى مدنٍ أو قبائل ينقل الكاتب اليبية، مثل الطرابلسي والفزاني والزليطني والورفلي كتابه "المهاجر والمحمودي والصويعي. فضلاً عن وجود شخصيات سنة 1992 أساسية في التاريخ المعاصر للبلاد تنحدر من أصول فحيمة" كان اليبية. لعل أبرزها أوّل رئيس تونسي الحبيب بورقيبة الساحة الفنية الذي ينتمي لعائلة تعود أصولها إلى مدينة مصراتة حتى يومنا. وسمط ليبيا. وحسب ما يرد في بعض الدراسيات التاريخية، ومنها دراسية سنة 2010 بعنوان كان "البشير "الأوضاع الاقتصادية والاجتماعية والثقافية لبلاد التونسية كل المؤرخ الجزائري "ناصر الدين 1922 و 17 البخرب العثمانية" للمؤرخ الجزائري "ناصر الدين تونسيين، من الترابط. ذلك أنهما كانا حتى نهاية القرن التاسع عشر والهادي الجو ولايتَيْن تتبعان السلطنة العثمانية. وقبل ذلك كانت كلمات إحدى طرابلس تتبع تونس أيام الدولة الحفصية حتى نهايات غاروا مني"

القرن الخامس عشر.

### • فن واحد وحدود مانعة:

سيطرت إيطاليا على ليبيا بعد تسليمها ضمن معاهدة أوشي لوزان أعقاب نهاية الحرب الإيطالية التركية بين سنتي 1911 و1912 وهزيمة السلطنة العثمانية. شرع الاحتلال الإيطالي بعدها في تنفيذ عمليات تهجير السكان ونفيهم على نطاق واسع نحو تونس ومناطق أخرى. وقد نقل المهاجرون من الأقاليم الليبية، بالأخص طرابلس وفزان، عاداتهم وفنونهم وشعرهم وغناءهم إلى تونس. فاندمج قطاع منهم في الحياة الثقافية في البلاد.

ينقل الكاتب الليبي "إبراهيم أحمد أبو القاسم"، في كتابه "المهاجرون الليبيون بالبلاد التونسية" المنشور سنة 1992، أن الفنان والملحن "البشير فهمي فحيمة" كان من بين الأسماء الليبية التي برزت داخل الساحة الفنية التونسية، ولاتزال أعماله الفنية خالدة حتى يومنا.

كان "البشير" صاحب برنامج يبث على الإذاعة التونسية كلّ خميس. عاش في تونس بين سنتَي 1922 و1947، وألّف عديداً من الأغاني لفنّانين تونسيين، منهم شافية رشيدي وحسيبة رشيدي والهادي الجويني ومحمد الجموسي. وهو صاحب كلمات إحدى أشهر الأغنيات التونسية "لاموني اللي غاروا منّي" التي غنّاها "الهادي الجويني". أمّا في الموشحات الأندلسية والمالوف، فقد برز أحمد

شاهين، أحد العناصر المهمة في "فرقة المألوف" في الإذاعة التونسية. والمألوف واحدٌ من أشكال الموسيقى الأندلسية.

يذكر "أبو القاسم" أن تشابه الفنّ في تونس وليبيا أفسح المجال أمام الفنانين الليبيين للاندماج في المشهد الغنائي التونسي. وهنا تبرز شخصية نسائية عرفتها الساحة الفنية التونسية، وهي "نجمة الطرابلسية" التي ظهرت في الخمسينيات وكانت رفيقة للفنانة التونسية "صليحة". وقد عملت "نجمة الطرابلسية" بالإذاعة التونسية وفرقة الرشيدية، التابعة للمعهد • يسلم عليك العقل: الرشيدي للموسيقى، والتي كان هدفها الدفاع عن وفي هذا الصدد، أشار الباحث التونسي في الثقافة الهوية الثقافية التونسية. وبعد عودتها إلى ليبيا، على الأرجح في الستينيات، اشتغلت "نجمة" في الإذاعة الليبية. وقد ظلَّت أغنيتها "250 جديدة" إحدى أشهر

حتى على طريقة أداء الأغاني. فقد أصبحت الأغاني الثمانينيات.

الليبية، أو ذات الجذور الليبية، تحظى بشعبية كبيرة

على جمهوره في ليبيا.

الشعبية "علي سعيدان" إلى أن أغنية محمد حسن "يسلم عليك العقل" كانت من بين ثلاث أغانٍ مغاربيةٍ تركت أثراً لا يمّحي في الذاكرة الجماعية التونسية. الأغنيات الشعبية في تونس، ويعاد دورياً إنتاجها وذلك إلى جانب أغنية "جريت وجاريت" للمغربية وتوزيعها بطرائق جديدة. فعيمة سميح، و"يا رايح وين مسافر" لدحمان أثّر الوجود الفنّي الليبي في تونس، غناءً وشعراً، الحراشي، التي أعاد إحياءَها الجزائري رشيد طه في

تبتدئ بأخِر جزء من صدر البيت ثمّ يعاد البيت بأكمله يقول سعيدان: "تمكّنتْ 'يسلم عليك العقل' في المقاطع الغنائية والنسق السريع في مقاطع الربط في

في تونس. كانت الحفلات التي يحييها الفنان الليبي الراحل "محمد حسن" محطةً أساسيةً لاختبار هذه الشعبية. إذ امتدّت من الحفلات الرسمية إلى التداول الشعبى من خلال حفلات الأعراس والختان والسماع اليومى. شكّل محمد حسن ظاهرةً فريدةً في تونس تشدّ إليه الرحال حيثما أقام حفلاً في مهرجان قرطاج أو في المسرح البلدي بالعاصمة أو في أيّ منطقة من جهات البلاد. لاسيما في الجنوب حيث يزيد جمهوره

على الطريقة الليبية. يشير إلى ذلك الكاتب التونسي منتصف الثمانينيات بشكلِ يكاد يكون اليّاً من ذائقة الراحل وعضو المجمع العربي للموسيقى، "محمد الجمهور التونسي منذ صدورها. من خلال كلماتها خَمَاخم"، في دراسته "الصيغ الغنائية للموسيقى التي انتقاها "محمد حسن" من معجم دارجة الشعر الشعبية التونسية" المنشورة في مجلة الثقافة الشعبية الشعبي الليبي المعاصر. وثانياً الترنيمة الموسيقية البحرينية سنة 2013. المأخوذة من عمق النغم الطرابلسي [غرب ليبيا] لم يخفت هذا التأثير مع الزمن. فقد ظلّت الأغاني والمسنودة بإيقاع المرسكاوي في نسقه البطيء في

المشرق العربى والعمق الإفريقى والحوض المتوسطى. وقد أدى الاندماج التاريخي المتراكم للثقافة العربية الإسلامية مع العادات الأمازيغية إلى إنشاء هوية مغاربية فريدة أضاف إليها العنصر اليهودي كثيراً من الخصائص.

ومع وجود دول ودويلات في المنطقة منذ ضعف نفوذ الخلافة العباسية، أي منذ القرن التاسع وصولاً إلى السيطرة العثمانية في القرن السادس عشر، إلَّا أن المجال الجغرافي والثقافي بين أقاليم المغرب العربي كان مفتوحاً ولا تحدّه الحدود القانونية والأمنية التي ولدت مع ولادة الدولة الحديثة.

فحتى نهاية القرن التاسع عشر كانت دول المنطقة، باستثناء المغرب وموريتانيا، ولايات عثمانية تتمتع باستقلالِ ذاتي واسع. بل كانت ضمن أشبه ما يكون وحدةً عسكريةً حتى مطالع القرن التاسع عشر. وفي كثيرٍ من الأحيان كانت الانتماءات القبلية والهويات المحلية لها الأسبقية على السلطة المركزية. ولم تكن قد تشكلت فيها الهويات الوطنية الراهنة، التونسية والليبية والجزائرية. بل إن ليبيا نفسها لم تكن تسمّى رسمياً بهذا الاسم حتى سنة 1934، عندما أطلق الإيطاليون عليها اسم "ليبيا"، وهو اسمٌ يوناني قديمٌ للمنطقة. وقد ساعدت هذه الهياكل السياسية التي سبقت الاستعمار في تشكيل الهويات المطلية، وكانت مرتبطةً في كثيرٍ من الأحيان بالانتماءات القبلية وولي الأمر الشرعي وشبكات التجارة.

بدأت النزعات الوطنية المحلية في الظهور مع تقسيم القوى الاستعمارية الأوروبية المغرب العربي إلى

- Illing





من خلال هذه الأمثلة يبدو أن قدرة الأذن الموسيقية وذائقة السماع على تجاوز منطق الحدود الجغرافية والقانونية أكبر من أيّ عملية تقسيم حديثة لبلاد

ما بينها. وهو ما جعلها من أنجح الأغاني الليبية".

المغرب. ولذلك تصبح كلّ الصراعات على جنسيات الأغاني وانتمائها الوطني محض سجال وهمي لا ينطلق من سياق تاريخي وثقافي متماسك واضح.

### •جغرافيا التاريخ وتاريخ الجغرافيا:

أما الجانب الثاني الذي تتجاهله الصبراعات التي تنشب حول جنسية الأغاني في المغرب العربي، فهو طبيعة الجغرافيا السياسية للمنطقة قبل الاستعمار الأوروبي وبعده. فقد تشكّلت الأنواع الغنائية وسائر الفنون السماعية في بلاد المغرب، على مدار حقب تاريخية متعاقبة، من روافد متعددة بسبب الطبيعة العرقية والثقافية الثرية في المنطقة وانفتاحها على

الروابط التاريخية والعرقية والثقافية. فاحتلت فرنسا الجزائر سنة 1830 ثم تونس سنة 1881، والحقاً احتلت فرنسا مع إسبانيا المغرب سنة 1912. أمّا ليبيا، فخضعت للاستعمار الإيطالي بدايةً من 1911. فيما سيطرت إسبانيا على الصحراء الغربية. ولم تكن هذه الحدود مجرّد فصل جغرافيّ بين الشعوب المغاربية، بل إعادة هيكلة جذريةً لوَعْيها وجَعْلَها تعتقد أن الهويات الوطنية الجديدة التي وُصِفَتْ بها كانت أصليةً وليست مفروضة. فما كان يُعَدّ سابقاً لختلافات إقليمية ضمن مجال اجتماعيّ وثقافيّ أكبر، أعيد تعريفه مميزات وطنية صارمة فرضتها أنظمة التعليم والدعاية السياسية والهياكل الإدارية الجديدة.

وقد لعبت المقاومة ضدّ الاستعمار دوراً حاسماً في تشكيل الهويات الوطنية. وهذا بعد ظهور حركات سياسية مقاومة تركّز في عملها الكفاحي على تحرير مناطق محددة، وليس كامل بلاد المغرب. مثل الحزب الحرّ الدستوري في تونس، وحركة الأمير عبد الكريم الخطابي في ريف الملكة المغربية والحركة السنوسية التوترات السياسية بين أنظمة الحكم.

في تجارب مثل مكتب تحرير المغرب العربي، الذي مع الزمن بدأت تظهر الشروخ بين الهويات المغاربية

مستعمرات منفصلة، وفرض حدود مصطنعة تجاهلت الاستقلال لم ترث حدود الاستعمار فحسب، وإنما المغرب العربي" الصادر بالعربية سنة 2014. فضلاً عن أن ذلك العصر، أي النصف الأول من القرن

العشرين، كان عصر الدولة القومية على الشاكلة الغربية. وكان هو النموذج الذي أثر في ثقافة النخب المغاربية المناهضة للاستعمار وعقليتها، مثل الحبيب بورقيبة في تونس ومصالى الحاج، مؤسس حزب الشعب في الجزائر والأب الروحي لحركة الاستقلال. بل أثر النموذج حتى في طريقة سعي هذه النخب ما بعد الاستعمارية إلى إضفاء الشرعية على السلطة وتوحيد السكان تحت هوية وطنية متجانسة. ومع أن الهويات المغاربية غالباً ما تتمحور حول عناصر مشتركة، مثل اللغة والدين ومقاومة الهيمنة الأجنبية، إلَّا أنها ظلَّت دائماً هشَّةً ومثيرةً للنزاعات بسبب

ومع جميع محاولات توحيد النضال ضدّ الاستعمار • صراع الهوية على أشده:

امتدّ نشاطه في القارّة منذ نهاية الحرب العالمية الوطنية حديثة الولادة. تحوّل المشترك الثقافي إلى الثانية حتى نهاية الخمسينيات بقيادة الأمير الخطابي أدوات للصراع والسيطرة وتعزيز النزعات الانعزالية. والحبيب بورقيبة، إلّا أن عمق التقسيم وحجمه الذي وإلى جانب فرض الحدود المادية، أحدث الاستعمار وضعه الاستعمار الأوروبي كان أكبر من محاولات قطيعة ذهنيةً. وذلك بعدما كان المغاربيون يرون إعادة التوحيد. وعندما حصلت الدول المغاربية على أنفسهم جزءاً من ثقافة أوسع، أحياناً قوميةً عربيةً

البنى العقلية التي فرضها أيضاً. فأصبحت الدولة الوطنية الوحدةَ الأساسيةَ للهوية السياسية. وهذا ما يتّضح في دراساتِ متعدّدةِ، أهمّها كتاب علي عبد اللطيف احميدة "ما بعد الاستعمار والقومية في

الجزائر والمغرب حول ملكية فنّ الزليج. مع عمق الجرح الاستعماري والفشل الوطني في التوحيد، ظلَّت الثقافة في مفهومها الشامل -والغناء خصوصاً - رابطاً وحدوياً مغاربياً يصعب تفكيكه. لا

يتعلق الأمر بالترابط بين الأنواع الموسيقية المغاربية، ولا بقرب اللهجات المغاربية من بعضها فيسهل فهمها ولا بالعلاقات القوية بين الشعراء والمغنّين في المنطقة،

ولكن بوحدة الأذن المغاربية.

فهناك دائماً ما هو مشترك في الذائقة السماعية تجعل المرء يطرب للكلمة والإيقاع والصوت دون أن ينظر في جنسيته. وهذا أمرٌ يكتشفه المراقب في التداول الشعبي للأغاني في الحفلات والمناسبات. فربما في

وأحياناً إسلاميةً. فصاروا دولاً قوميةً وهوياتِ مجزّاة. حفلة واحدة يسمع أنواعاً مختلفةً من الغناء تخترق وتجلُّت إحدى مظاهر هذه الشروخ في النزاعات حدود بلاد المغرب كلماتٍ وألحاناً دون أن يشعر في على ملكية الأغاني أو الأنواع الغنائية أو أنواع نفسه بتغيّر. فالتداول الشعبي للأغاني في الحفلات الطعام واللباس. فقد كانت مكونات الثقافة المغاربية وفي السماع اليومي يكشف عن كثير من هذه الوحدة مدار جدلٍ وصعراع بين الدول المغاربية في منظمة المغاربية السماعية، رغم التأثيرات المشرقية الهائلة اليونسكو، سواء كان ذلك بشأن الملابس التقليدية في والقوية المدفوعة بقوّة السينما والدراما والقنوات "القفطان" أو الطعام في "الكسكس"، أو حتى الهوية الفضائية ووسائل التواصل الاجتماعي.

المعمارية في "الزليج" (البلاط المزركش بأشكال هذا التراث الغنائي المنسوج من التأثيرات العربية هندسية فسيفسائية ملونة). ففي سنة 2023 اتهم والأمازيغية والأندلسية والإفريقية ليس مجرّد انعكاس المغرب الجزائر بالاستيلاء على تراثه بعد تقديم الدولة الماضي، بل هو قوّة حيّة تتنفس وتستمر في تشكيل الجزائرية طلباً بادراج "القفطان" ضمن التراث روح المجال المغاربي. وهو ما يعكس ذلك الولع بفوزي العالمي. وقبل ذلك سنة 2020، اختلف البلدان حول المزداوي عند شباب يعيشون في الجهة الأخرى من "الكسكس" وحسمت اليونسكو الخلاف بإعلانه الحدود. أو ما يثيره الشاب خالد مثلاً في السامعين "طبقاً مغاربياً". وأشعل شعارُ كأس الأمم الإفريقية عندما يشدو بلحنِ صاخب "راقدة فالرمال وشعرها لكرة القدم في المغرب سنة 2025 الجدال بين مخبّل".

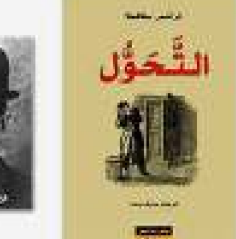
عندما سمعتُ تلك الأغنية أوّل مرّة قبل سنوات، شعرت بلدّة تكمن في تلك الخلطة العجيبة. فقد شعرت بتلك الشيدة الخفيفة بين الخاء والباء بهويتى التي تربطني بخالد والتي لا تضاهيها إلّا أغنية التونسي "الهادي حبوبة" "طيح لتالى يا أم الشعور السود"، وهي صورة شعرية تكاد تكون متطابقة بينهما، لكن كلُّ واحد منهما ينشدها بلغة خاصّة.

شؤون عالميـــــة

### شؤون عالميــــــــــة

## البعد الوجودي للإنسان ٠٠

## تحول فرانز كافكا







### إيمان الصغير، المغرب

الحديث عن "فرانز كافكا" يقودنا إلى كاتب خلق عالما فذافي الكتابة التي لا تخضع لقانون محدد، ولا تتطرق للسائد من المواضيع المديهية، حيث اتخذ من الغرابة والعبثية ما يجعل رواياته تغوص في عالم السيريالية وتتطلب قارئاً ذكياً قادراً على سير أغوارها واستنطاق دلالاتها، فهو القائل إن «الكاتب يجب أن يكون الفأس التي تكسر بحر الحليد فينا».

اتخذ "كافكا" من الإنسان موضوعاً بارزاً في كل رواياته «الحكم»، «في مستعمرة العقاب»، «المحاكمة»، «القلعة». وبالتركيز على رواية «التحول» باعتبارها محور هذه القراءة، فإنها تضعنا أمام بعد فلسفى عميق، يتمثل في واقع الوجود الإنساني المشبع بالعديد من الهواجس المتوترة، وجود معلق بين المهد واللحد، لكن، ما بينهما قد تحدث مفاجآت كثيرة تهز الكيان الإنساني وتخلخل موقعه في العالم، ليتحول من إنسان إلى اللا إنسان، فهذا ما وقع تحديداً مع بطل الرواية "غريغور سامسا" الذي استيقظ ذات صباح ليجد نفسه تحول إلى حشرة عملاقة مقززة، وقد جسد "كافكا" هذا التحول ببراعة، بحيث جعل الأحداث تسير، وكأنها طبيعية لا يشوبها أدنى عجب. كأنه بإمكان أي واحد منافي هذا الكون أن يتحول إلى حشرة دونما سبب أو تبرير.

إن "غريغور سامسا" ما هو إلا انعكاس لرؤية "كافكا" وموته يقول "كافكا": «إذ كان "غريغور" يدرك منذ اليوم الأول من حياته الجديدة أن أباه كان يعتبر عليه أن يعامله بمنتهى القسوة إذا بشيء ما، تم قذفه في اتجاهه من دون عنف، يسقط قريباً منه ويتدحرج أمامه. تلك كانت تفاحة لكن تفاحة أخرى تبعتها على الفور انغرست في ظهره وتوغلت، ورغب في أن يجر نفسه ويتقدم قليلاً، كما لو أن ذلك الألم المفاجئ، الذي شاباً متفانياً في عمله، خدوماً لأسرته، وهب من راحته لا يُصدق كان سيزول عنه إن غير موضعه».

للإنسان، في زمن متخاذل يتحول فيه الإنسان إلى

حشرة لا قيمة لها في المجتمع البشري، فقد عشنا

مع هذا البطل قساوة التحول وتجريده من إنسانيته

والقذف به في تلك الغرفة التي أصبحت حفرة مظلمة

يعيش فيها الاغتراب الوجودي والصراع بين روحه

الإنسانية وجسده الحشري العفن. كان "غريغور"

وصحته واستقراره النفسي ليكون مثالياً أمام سلطة يطرح "كافكا" إشكالية تحول العلاقات الإنسانية من العمل وسلطة الأسرة، في إطار علاقة قائمة على ما علاقة مشبعة بالمنفعة – لأن وجود الإنسان حين ذاك هو براغماتي، انكشف زيفها عندما تحول إلى حشرة يكون وجوداً نفعياً إلى علاقة متوترة تنحو نحو

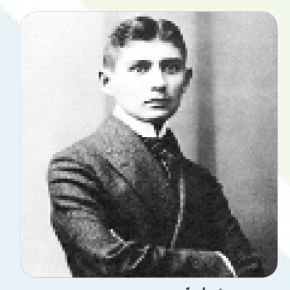
فتم التعامل معه مباشرة على هذا الأساس، بل تمت العداوة مادام وجود الإنسان لا قيمة له كالحشرات. محاربته كحشرة ضيارة، فالعائلة التي تتكون من من منا لا يصادف حشرة أما<mark>مه ويدهسها بقدمه، من</mark> الوالدين "سامسا" والأخت "غريتيه" تناست أن منا لا يستعمل مبيداً <mark>ليقتل الحشرات المزعجة فقط لأنها</mark> هذا الكائن هو "غريغور" نفسه، كلما اقترب منهم - مجرد حشرا<mark>ت لا دور لها في سيرورة الحياة، كأنها-</mark> كلما ابتعدوا عنه فارين من مظهره الموحش، ويمكن خلقت عبثاً، إلا أنه يجب أن لا نغفل أن مصير الإنسان أن نسوق نصوصاً من الرواية تؤكد ذلك، فعن الأخت <mark>مهدد بالسقوط في أي لحظة إلى الحضيض فيصبح</mark> "غريتيه" يقول: «وأجالت نظرها في الغرفة بتلهف، هو نفسه حشرة دونية، لكن مصير "غريغور سامسا" ولم تقع عليه عيناها على الفور، ولكنها حيث أبصرته لا ينحصر فقط في تحوله إلى حشرة، بل تجاوز ذلك تحت الأريكة لازم، بحق الله، أن يوجد في مكان ما إلى الموت، حيث عزمت أسرته على التضحية به، من فليس سهلاً عليه أن يكون قد طار أصيبت بذعر جعلها دون أن يتبادر إلى أذهانهم أنه هو الذي ضحى بكل تفقد السيطرة على نفسها وتصفق الباب، مغلقة إياه شيء من أجلهم، من دون أن يفكروا في أنه سيعود بعنف». أما الأم التي كانت أمل "غريغور" في قليل من يوماً إلى طبيعته، فقط يحتاج بعض الوقت وبعض الرأفة لأنها مصدر الحنان، كلما رأته إلا وانهارت في الأمل، وقول أخته "غريتيه" يعكس ذلك حينما عبرت اغماءة، ثم نجد الأب الذي كان أشد قسوة على ابنه، قائلة: «علينا أن نحاول التخلص منه. لقد قمنا بكل إذ وصلت به إلى مطاردته كحشرة يقذفه بحبات التفاح ما في مستطاع كائنات بشرية من أجل الاعتناء به، التي كانت إحداها سبباً في تدهور صحة "غريغور" واحتماله، وتحلينا بالصبر اللازم لذلك، وما من أحد،

- الليبي [42] - [ULL] [43]

# كتبوا ذات يوم ..



وبالتابي. ومع التحفظ، بطيعة العالى، بأن اقتطاعات الاحقة قد تقود الباحثين إلى تنبي فرقبيات مخالفة. فإننا خطّص من عراستا المرفييات المستعدة الملافة بشيام استبطان إفريقي مزعوم أوفرينائبا، سابق على استبطان الباطرين فيها، إلى الجزم تعلمها بالبطلان الكابل لهذه الفرضيات. والحقيقة أنّا الباطرين القورينائيين أنفسهم كانوا على صواب عندما اعتفدوا بأنه أم يسبقهم على الاستقرار على أرض قورينائية أحد سوى الميين وحدهم، من حيث أن على الاستقرار على أرض قورينائية أحد سوى الميين وحدهم، من حيث أن عولاً والأخرين هم السكان الأصليين للبلاد. فالحضارة الإغريقية لم تنزل بعدائها على هذه الأرض الليك مالموز الأبلى والأمم سجيىء المعمرين بعدائها على هذه الأرض الليك مالموز الأبلى والأمم سجيىء المعمرين



مصيره، وأن يُسيِّر نفسه بنفسه، ولا يسمح للعالم بالعبث به، أن يتمرد ضارباً عرض الحائط كل القوانين المبتذلة، فالبقاء على هذه الأرض أصبح للأقوى، فلو كان "غريغور" قوياً بما يكفي، يفكر في نفسه قبل كل شيء، لو تمرد على رؤسائه في العمل، لو تمرد على عائلته وصرِّح بتعبه وملله، لم تكن له القدرة على ذلك لأنه تعود على الخنوع وخدمة الأخر، فقد عاش حياته كالة تخدم مصالح محيطها من دون أن تفكر في مصلحتها، لذلك فلا غرابة أن يكون هذا سبب تحول الإنسان إلى حشرة عندما يسقط بإرادته في دائرة الضعف ويجعل إنسانيته متاحة للعالم يفعل بها ما

في اعتقادي، يمكنه أن يوجه إلينا أدنى لوم».

بصيص الأمل الأخير الذي تمسك به "غريغور" انطفأ وتلاشى، فلا مكان للحشرات بين البشر، دب اليأس في جسده، فتلعثمت حركاته في فوضوية الظلام ليعلن في صمت رحيله عن الوجود، ولد إنساناً ومات حشرة، فتخلصوا منه وأكملوا حياتهم بسلام.

قدم لنا "كافكا" مقاربة دقيقة لحتمية الوجود الإنساني، المرتبط بالنفعية ومدى قدرة هذا الإنسان على خدمة المجتمع، فغريغور ما هو إلا صورة تعكس بجلاء وضع الإنسان في هذا العالم المتصدع الذي قد يسلب منه إنسانيته ويضحى به كحشرة بائسة، لقد لسنا مع البطل كل أشكال الضياع والوهم والاغتراب والاحتضار وفقدان الحيوية، تأرجحنا معه بين الأمل واليأس، لقد خلق الإنسان ليحيا ويحتفي بإنسانيته ويتسمك بها إلى أخر رمق، لكن عندما يكون العالم المحيط بك متشر ذماً يدفع بك إلى النزول نحو الجحيم ليغتال حريتك، لأنك لم تعد صالحاً للبقاء، ولم تعد لك أدنى قيمة، كل هذا يجعلك تطلب الموت. "غريغور" رغم تحوله الحشري كان متشبثاً بالحياة حتى أنه بدأ يقتنع بحياته الجديدة كحشرة بين البشر هذا ما جعله يعيش نوعاً من الإقصاء بإرادته، إذ أنه لم يبد أي رفض أمام هذا الواقع الجديد الذي فقد فيه نفسه وضاعت في غياهب الظلام الأبدى.

تبعاً لذلك يبقى مصير الوجود الإنساني موضوعاً بين ثلاثة خيارات: إما أن يعيش إنساناً، أو يعيش حشرة على الهامش، أو يموت. إنه نوع من التشظي الوجودي، فمن المفروض أن يتحكم الإنسان في



كانت الأعمال التي قاموا بها هي تلك التي يحتقرها Kuti"، والتي تعني "اترك الصندوق"، وهي عبارة المسيحيون والمسلمون الأخرون، مثل تنظيف حفر الصرف الصحى، وحمل الأحمال الثقيلة، وما إلى ذلك. إلى جانب ذلك، فإن حقيقة أنهم كانوا غير متعلمين على وصل الأفارقة الأوائل إلى جزيرة كريت كمحاربين الأخرى داخل المجتمع المحلى.

الرمل" أو"بوابة كوم كابي"

إن كلمة "خاليكوتيس" غير معروفة للكثيرين، واليوم نادراً ما نسمعها، ولكن بشكل ازدرائي، في مناطق معينة من جزيرة كريت، دون أن يعرف معظم الناس معناها. إنها تأتى من الكلمة الأفريقية "Hal II

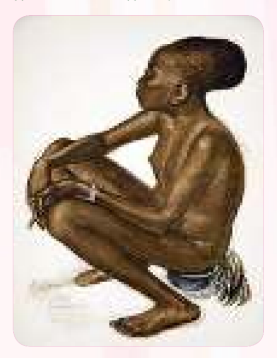
### • كيف وصلوا إلى جزيرة كريت؟

شائعة بين الحمالين الأفارقة..

الإطلاق لم تترك لهم مجالًا كبيرًا للوظائف أو الفرص في عام 1645، عندما كان العثمانيون يحاصرون خانيا. لقد استخدمت الدولة العثمانية الأفارقة، وكذلك يقول "باباداكيس" في كتاب "الأفارقة في جزيرة المسلمين العرب، طوال تاريخها، لأغراض اقتصادية كريت. خاليكوتس": المدينة الوحيدة في كريت وعسكرية، أما الموجة الكبيرة التالية من الأفارقة فلم التي نجد فيها مساحة صالحة للسكن، باستثناء تكن من المحاربين، بل من العبيد الذين انتهى بهم الأمر مستوطنات المصابين بالجذام، خارج الأسوار، هي تدريجياً في جزيرة كريت، وخاصة "خانيا"، من خلال "خانيا". عاش فيها أفارقة، ووصفها الرحالة سبرات، شبكات تجارة الرقيق في ذلك الوقت. وكان أصلهم عام 1851 لأول مره بأنها قرية عربية كبيرة، مجتمع في الغالب من دول أفريقيا جنوب الصحراء الكبرى، افريقي مثالي يضم ما بين 200و 300 نسمة بالقرب والكونغو، والسودان، وتشاد والنيجر، وغينيا وبقى من البوابة الشرقية لخانيا، والتي كانت تُسمى "بوابة بعضهم في الجزيرة إلى الأبد، حتى بعد تحريرهم في عام 1830. وكان ذلك العام هو العام الذي ألغت فيه الإمبراطورية العثمانية العبودية، في البداية بالنسبة العبيد البيض، ثم بالنسبة للسود في وقت الحق.

وعلى مدى العقود التالية، وصل إلى جزيرة كريت المزيد من الأفارقة الذين لم يكونوا محاربين ولا

# أفارقة جزيرة كريت



## عبد السلام الزغيبي، اليونان

خليكوتيس. القصة المجهولة للأفارقة الفقراء الذين عاشوا في جزيرة كريت. لماذا أصبحوا مرادفين للفقر؟ فقراً بين المسلمين في الجزيرة.

انظر إلى الرائحة الكريهة التي لديك، لقد أصبحت مثل الخاليكوت"

في تعبيراتهم اليوم؟

كان "خاليكوتيديس" أو "خاليكوتيس" الأفارقة في "كريت" من العمال المسلمين الفقراء في القرنين السابع عشر والثامن عشر، والذين جاءوا في الغالب للكريتيين.

كانوا يتحدثون اللغة العربية ويتجولون في أرجاء المدينة غير مهندمين، ويرتدون ملابس رديئة، وغالباً ما من هم هؤلاء الذين لا يزال الكريتيون يشيرون إليهم يكونون حفاة، ويعيشون في غرف وأكواخ متواضعة.

من شمال أفريقيا (ليبيا) وكانوا يشكلون الطبقة الأكثر

"chalikoutis" ولهذا السبب أصبحت كلمة مرادفة لكلمة ".λέτσου. بالإضافة إلى اللغة غير المفهومة التي كانوا يتحدثونها، بالنسبة

- الليبي 46 -

عبيداً. كانوا مهاجرين اقتصاديين انتهى بهم الأمر إلى مغادرة وطنهم بسبب الضرورة والعمل في أكثر الوظائف احتقارًا.

كانت هذه المجموعة السكانية المحددة من الأفارقة هي التي تم وصفها باسم "خاليكوتيدس"، وفي الأساس، شكلوا مجتمعهم الخاص داخل المجتمع الأوسع من المسلمين والأفارقة الذين كانوا بالفعل على الجزيرة. خلال فترة الحكم المصري في جزيرة كريت (1830 خلال فترة الحكم المصري في جزيرة كريت (1840 القدامي كأجراء فقراء جاءوا في الغالب من بنغازي، القدامي كأجراء فقراء جاءوا في الغالب من بنغازي، ليبيا. كانوا ينتمون إلى قبائل فقيرة للغاية ولم يكونوا من السود، ولا من الإثيوبيين. كانوا قبيلة مميزة تنتمي إلى الطبقات الاجتماعية الدنيا من المجموعات القبلية في شمال أفريقيا وكانوا يستخدمون كعمالة رخيصة للعرب في المنطقة بشكل أساسي.

### • كيف احتفلوا بعيد العمال:

احتفل سكان قرية خاليكوتيس في خانيا بعيد العمال، وهو احتفال بالربيع والطبيعة، بطريقة خاصة. في الصباح الباكر كانوا يتوقفون عن عملهم ويجتمعون حول النافورة في كوم كابي. في موكب موسيقي رقصي الرائع، يرتدون ملابس ملونة يضربون على الطبول والألات الموسيقية الأخرى، على شاطئ "نيا خورا". يرقصون وأكلوا ويغنون طوال اليوم، حتى وقت متأخر من الليل.

### الهجوم على المسيحيين والهجرة في عامي 1896 و1897:

بدأت الهجرة الكبرى للمسلمين من خانيا، وكان شمال أفريقيا أحد أماكن استقرار المسلمين في كريت.

في ذلك الوقت، وفقًا لبحث خاريديموس باباداكيس، تسللت عناصر خطيرة تحمل أسلحة إلى المستوطنين من شمال إفريقيا، وشاركت في الهجوم التركي على مسيحيي خانيا. وكان هذا هو السبب الرئيسي وراء حرق أكواخهم عام 1901، إلى جانب الافتقار إلى النظافة والصحة.

بعد ذلك، لم يبق سوى عدد قليل من شمال أفريقيا في "خانيا"، بل أصبحت أسماءهم مرتبطة بالمجتمع المحلي، مثل ساليس خيليدوناكيس.1884–1967، سوداني الجنسية، وهو أخر افريقي ولد وعاش ومات في جزيرة كريت، وكانت مهنته مراكبيا، احبه الجميع في الجزيرة، وكتب عنه الكثير في الصحف، وكتبت قصة حياته في سيناريو، وقدمت في مسرحية على مسرح مدينة خانيا.

ومن بين الذين بقوا علي جوجو، الذي كان، كما يقولون، غير مؤذ، ومبهجًا، وصببورًا، كان آخر الأفارقة الذين ولدواً وعاشوا وماتوا في جزيرة كريت. ولد في خانيا عام 1882 وظل طوال حياته، يساعد الفقراء وكان محبوبًا بشكل خاص من قبل المجتمع المحلي. على الرغم من أنهم عاشوا في الجزيرة لمدة ثلاثة قرون، إلا أن الكتاب تجاهلوا أهل خاليكوتس، باستثناء الإشمارات العرضية. لقد اختفوا دون أن نعرف أين هم اليوم وما إذا كانوا يتذكرون أي شيء عن أسلافهم الذين عاشوا في جزيرة كريت؟.

# الكاولية .. غجر العراق



## ا.د. ابراهيم خليل العلاف، العراق

سألني أحد الاخوان عن الغجر في العراق وهل كُتب عنهم، والسؤال، وعبر سنوات يأتيني من البعض ؛ فأجيب ان هناك كتباً عن الغجر في العراق، وهم في سوريا "النور"، وفي مصر إحداهن تسمى "غازية" ويلحق بالغجر من نسميهم أو من يُسمون بــــ الكاولية، وفي اللغة الانكليزية يعرفون بــــ "الجبسس" وما زلت اتذكر ونحن تلاميذ إننا كنا نقرأ في كتاب اللغة الانكليزية قصة عنهم،

أقول إن الأُخ والصديق والزميل الاستاذ الدكتور "طه حمادي الحديثي" استاذ الجغرافية البشرية ألف كتاباً عنهم ترون غلافه الى جانب هذه السطور، وعنوانه: "الغجر والقرج في العراق، دراسة مقارنة في الجغرافية الاجتماعية التطبيقية".

كمّا أن الأَخ والصديق والزميل الاستاذ الدكتور "حميد الهاشمي" استاذ الانثروبولوجيا العراقي ألف كتاباً عنهم أيضاً عنوانه: "تكيف الغجر، دراسة أنثروبولوجية اجتماعية لجماعات الكاولية" .

طبعاً، عن الكتاب الأول كتبت مرة وقلت: إنه كتاب مهم صدر قبل سنوات للاستاذ الدكتور طه حمادي الحديثي ، وأتذكر بأنني قدمت له عرضاً ومراجعة في صفحة "أفاق" بجريدة الجمهورية (البغدادية).

والكتاب هذا يتناول بالدراسية التحليلية الغجر و"القرج" في العراق: أصولهم وصفاتهم الاثنوغرافية وتركيبتهم الاجتماعية وعددهم، وتحليل العوامل الجغرافية المؤثرة في توزيع مناطق سكنهم، ومعرفة نشاطهم الاقتصادي والاجتماعي، والمشاكل التي يواجهونها وموقف المجتمع منهم. ومن أجل ذلك عاني المؤلف الكثير من المضايقات إبان قيامه بالدراسة الصورة التي ترونها الي جانب هذه السطور هي وخاصة في جوانبها العملية التطبيقية .

- الغجر أو الكاولية في العراق - أعداد الكاولية في مناطق مختلفة من العراق . العراق – القرابة والزواج في مجتمع الكاولية – القرابة وعن أصل اسم "الكاولية"، هناك فرضية للباحث - الأسرة في مجتمع الكاولية - المرأة رب أسرة في العراقي في علم الاجتماع والانثروبولوجيا الاستاذ

للكاولية - نظام الزواج في مجتمع الكاولية - مراسيم الزواج عند الكاولية - النسق الديني - الممارسات الدينية للكاولية - النسق الإقتصادي - النشاطات الإقتصادية الرئيسية للكاولية - الغناء / الموسيقي / الرقص - الضبط الاجتماعي في مجتمع الكاولية - الاتصال والتفاعل الاجتماعي - التكيف الاجتماعي - أوضاع الكاولية في العراق اليوم - أهم مشاكل الكاولية في العراق - أهم نتائج الدراسة. ومن حسن الحظ لمن يرغب في الاطلاع على الكتابين فهما متوفران على شبكة المعلومات العالمة.

صورة توثيقية نادرة لجموعة من الغجر (الكاولية) أما كتاب الاخ الاستاذ الدكتور "حميد الهاشمي" التقطت من قبل أحد المصورين السواح الأجانب الموسموم: "تكيف الغجر، دراسمة أنتروبولوجية في سنة 1957. والغجَر أو الكاولية ، ومفردها اجتماعية لجماعات الكاولية في العراق"، فهو دراسة "كاولي" ( وهو الاسم الذي يطلق عليهم في العراق أنثروبولوجية متفردة تتناول موضوع الغجر بلمحات ) هم مجموعة سكانية تنتمي إلى الشعوب الغجرية عامة تتطرق إلى التعريف بهم وأصولهم وتسمياتهم التي تعود جذورها إلى منطقة شبه الجزيرة الهندية مع تركيز خاص على غجر الكاولية في العراق. ومما ودلتا السند ويشكل الغجر العراقيون (الكاولية) أقلية بحثه في الكتاب إجابات على تساؤلات من قبيل: أمن في العراق، واستناداً لبعض المصادر كان عددهم في هم الغجر والكاولية ؟ - هل الغجر جماعة إثنية ؟ - تعداد سنة 2005 يقدر بحوالي الـ "50" ألف تسميات الغجر في العالم - في تسمية الكاولية - نسمة ويسكنون في قرى خاصة بهم في تجمعات فرضيات في أصل الغجر- خلاصة - الخصائص بشرية عادة ما تكون منعزلة على أطراف المدن المشتركة للغجر في العالم - الغجر والهولوكوست والبلدات، وتوجد للكاولية تجمعات سكانية في

مجتمع الكاولية - الحالة الزواجية - الحالة التعليمية الدكتور "حميد الهاشمي" طرحها في كتابه "تكيف



الغجر، دراسة أنثروبولوجية لجماعات الكاولية في العراق، في أصل التسمية، ومفادها أن تسميتهم هذه تنطبق على قبائل هندية، كانت بعض نسائهم تمتهن الغناء والرقص كخدمة دينية لرجال الدين أو للآخرين بمقابل أجر معين، ومنهن ما كن في معبد "الملك كاول"، فانتسبوا إلى الملك كاول تشرفاً وتعظيماً لأنفسهم وسموا "كاوليه". وهنالك رأي آخر يقول بأن التسمية تعود لكونهم ينحدرون من مدينة "كولي" في الهند، وعموماً ثمة موقف سلبي منهم في المجتمع العراقي، خاصة وأن عاداتهم هي بالضد لما هو مألوف في مجتمعنا العراقي .

ويذهب الدكتور "وليد كاريو"، وهو مدرس لغة انكليزية إلى أن التسمية "الكاولية" التي يتداولها العراقيون جاءت من تحوير كلمة ( cavalier ) الإنكليزية، وتعنى (الفرسان) . ومن الطريف ان يوم 8 من نيسان -ابريل هو اليوم العالمي للغجر -الكاولية. وممن كتب عن الكاولية الاستاذ محسن حسين والاستاذ خضير الزيدى والاستاذ على حسين والاستاذ محمد حديد الجبوري، وما كتبوه متوفر على صفحات الفيسبوك.

[51] الليبي – - الليبي 50

# ترجمات

### عاشور الطويبي، ليبيا

إلى البطيخ الوردي صوت موسيقا إلى الكلارينيت الزرقاء صوت يدوّي في عالم المسحوق والعطر وحان تتعذبان.

\_\_\_ فو هوانغ شورونغ 1916\_1976

\_\_\_\_\_

## التقاط الصور

الخروج من البيت والتقاط الصور:

حفر صغيرة في الحائط

كآثار أقدام حيوان صغير في الثلج

لم يبتعد كثيراً.

جيسون هيروكس

## الكتابة الأولى

القصيدة متعثرة.

تتقلّب في نومها.

[52]

طعام الطيور الباكرة:

سنوات عديدة.

بعناية ألكزها بذراعي.

بيننا اتفاق.

أنا لا أدفع النهر.

ولا القصيدة تعطيني

ما لا أقدر على احتماله.

امتلاء

لبّ البطيخ

أملس ومائي معاً:

إنه الصيف.

التفاح حلو وصلب:

الخريف، الشتاء، الربيع.

التوت البرّي في الحديقة الخلقية،

\_\_\_\_\_کوري ميزلر

ستيفن كومبتون

## دراسة تلفظية ٠٠

# المضمر في «بيت النعاس» (2)



المهدي قنديل، المغرب \*

يكشف المتلفظ في هذا المقطع السردي توجيهات الصحافة الوطنية المغربية وما تلتزم به، إرضاء للنظام السياسي الحاكم، والتجاهل التام للظواهر الاجتماعية المهمة التي تشهدها الساحة، حيث تشهد الأخيرة احتقانات عديدة في قطاعات مهمة، وهذا النوع من التصوير ظل ملازما كتاب مغاربة أمثال محمد زفزاف ومحمد شكري، حيث المقصاء كان محور الكتابة الإبداعية لديهم، ساعين إلى الكشف عن الواقع المشوه الذي يطبعه الاستبداد، وتسهم الصحافة في إقباره.

يتجلى مفهوم التلبيس داخل الملفوظ المشار إليه سلفا في العبارة الأتية: "الأولوية للسياسة والأدب الملتزم"، كون الكاتب يقصد المواضيع النمطية والعناوين العريضة التي تسعى إلى إفشياء أسيرار المؤسسات بطريقة ساخرة، المراد منها لفت الانتباه فقط، كما أن لمفهوم الأدب الملتزم دلالة عكسية أيضا في سياق الكلام، حيث تعتبر تلك المؤسسات الأدب الذي يفضح ويكشف أدبا متمردا يجب تغييبه، وتغييب مبدعيه.

### ب- خطابية المضمرية القصة:

يسوقنا الحديث عن المضمر في علاقته بتحليل الخطاب، باعتبار هذا الأخير محاولة للكشف عن الرسائل التي يود المرسل تمريرها للمخاطب، ويضعها في سياقها ــداع

التاريخي والاجتماعي. يقول دومينيك مانغنو في كتابه التداولية والخطاب الأدبي: "تفتح إشكالية المضمر على بوابة قوانين الخطاب، من خلال القواعد التي تحكم ضمنيا التبادل الخطابي، وبالاعتماد على هذه القواعد وعلى وضعية التلفظ التي ينصب شراكها المتلفظون، يمكن التقاط كثير من المحتويات المضمرة. وكذلك المحتويات المسكوت عنها".

إن المحتويات المضمرة في قصة الرجل الذي ينظر إلى السقف، تتوالد بتوالد القصص داخل القصة الإطار، حيث هذا التعدد يبرز من خلال تنوع الفضاءات، فالمنزل يرمز لتيمة الخيانة، والمحطة رمز يكشف القيم المنحطة كالسرقة والتسول والتشرد والتسيب...ثم فضاء الجريدة الذي يرمز إلى طمس الحقائق وإقبار المشاكل الاجتماعية التي تتهرب المؤسسات الحكومية من إصلاحها لتركز على مراقبة ما سمتهم بالمتمردين. يعكس النص القصصى ذهنية المرأة المثقلة

بالقيم والأخلاق الرديئة، وما تنطوي عليه من أعراف وتقاليد تسهم في تفشي الفضائح، وفي هذا السياق، يشير السارد إلى علاقة البطل بالزوجة وما كان سببا مباشرا في قيام الأخيرة بالخيانة، حيث بدأت تبتز زوجها ليفوض لها المنزل مقابل القيام معه بعلاقة زوجية، ولما رفض، امتنعت عن فعل ذلك، لتبدأ رحلة الانتقام منه بإنشاء علاقة غير شرعية مع عشيق لها.

تنطوي القصة على مواضيع سياسية واجتماعية صرفة، غير أن نقلها كان غائرا في عمق الإيحاء والإحالة، ويظهر ذلك من خلال سلسلة من الثنائيات الضدية الواردة في القصة، كالتظاهر بالمثالية وإخفاء المشاكل النفسية الصعبة، ثم ارتداء الكوستيم والولوج إلى الحانة للسكر حتى الثمالة، ومواصلة العمل في الجريدة رغم عدم الإيمان بقيمها ومبادئها، ثم نقد

سلوكات المتسولين والمتشردين في المحطة، وهو الكاتب الذي يتحدث بلسان المسحوقين والمهمشين والمفروض عليهم الالتزام. تقول كاترين أوركيوني في هذا السياق: "يعجز المتكلم، لأسباب تتعلق باللباقة، عن استعمال العبارة المباشرة فيلجأ إذا إلى الصيغة المضمرة لتذليل عقبة وجود بعض المحرمات في مجتمع معين، وذلك بغية إحباط بعض الرقابات ذات الطابع الأخلاقي أو السياسي أو القانوني، والاحتيال على قانون الصمت الذي يحظر التحدث عن بعض الأغراض الخطابية، ففي سياق اجتماعي، ثمة العديد من الأمور التي ينبغي عدم الإتيان على ذكرها بشكل مباشر على الأقل".

وفي السياق نفسه، تشير لبنى حسين سلمان إلى امتناع المتلفظ عن الحديث بشكل صريح في موضوع أو قضية معينة، ويعود ذلك إلى تجنب حساسية المخاطب واحتراما لبعض القيم المجتمعية التي لا يجب التصريح بها. تقول الناقدة: "من الواضح أن المسكوت عنه يخدم النوايا الخبيثة، لحمايته للمتلفظ والسماح له بعدم تحمل مسؤولية المعلومات المعروضة (المسيئة). ويجب علينا أن لا ننسى أن المسكوت عنه يُطعّم في القول (الكلام)، وأنه لا تستجيب دائما للاحتياجات الخبيثة والسيئة والسيئة التطيف (الإغراق)، والاحترام، على وجه الخصوص، التلطيف (الإغراق)، والاحترام، على وجه الخصوص، عندما لا يرغب المتكلم في الحديث بشكل صريح (علاني) عن موضوع ما، ويفضل معالجته ضمنيا لتجنب صدمة وحساسية مخاطبه واحترام التقاليد الاجتماعية".

لا شك أن مجال المضمر في القصة يرتبط أساسا بالمجال المحظور أو ما يسمى بالطابو، المحظور السياسي والمحظور الاجتماعي، حيث إن الكاتب اخترق أساليب الكتابة من خلال استنطاقه للاوعي الشخصية والخوص في دو اخلها لجعلها تبوح بما قد يعجز الصحافي النطق به أو ذكره، أو بما في ذلك المواطن

المدني أيضا. فحقل السياسة والأنثربولوجيا كانا الأرضية الخصبة للمضمر في القصة. تقول كاترين أوركشيوني: "واختيار الصياغة المضمرة، باعتبار أن بعض أنماط المحتويات هي ميّالة من تلقاء نفسها أكثر من غيرها لأن يتم التعبير عنها تعبيرا غير مباشر في نطاق أن التعبير المباشر عنها يكون ممنوعا بدرجات تختلف حدتها، فينحو من باب أولى البحث عن المعنى المستتر باتجاه هذه الحقول الخاضعة للرقابة، وهكذا يغطي حقل المضمر قسما كبيرا من حقل المحرم".

### د- المسكوت عنه في قصتي "الوجه الأخر" و"رصيف كلب":

تسرد قصة الوجه الأخر مسار شخصية يطبعها الكثير من الغموض، وجهها مألوف في المقاهي والحانات، دائما تحمل طاولة مستطيلة وتبيع بضاعة لا تستهوي الزبائن، فهي تتظاهر بالبلادة، وقد أصيب السارد بالذهول حين توجه لمركز الأمن الوطني يوما ما لقضاء بعض الأغراض، ليصادف وجود الشخص الغامض هناك، وما أثار شكوكه أكثر أن الرجل حاول الاختباء وراء زملائه من رجال الأمن.

أما قصة رصيف كلب، فتحكي عن قصة كلب دائم الجلوس أمام مقر الجريدة التي يشتغل بها السارد، تعتمد على الفكاهة والسخرية، وتتصف بطابع الغرابة، حين يستدعي السارد الكلب إلى المقهى والجلوس معه على مائدة الحوار، مما يثير استغراب الناس وتعجبهم، فدفعهم للمداومة على القدوم إلى المقهى والجلوس فيها حتى تدخل رجال الشرطة، وما زال الحكاية غرابة هو نهوض الكلب للهمس في أذن أحد الشرطيين لإخباره بأنه واحد منهم، وأنه ليس كلبا كما كانوا يعتقدون، لتأخذ هذه القصة الطابع الاستعاري بخلاف القصة الأخرى (الوجه الأخر)، التي اتسمت بالطابع الواقعي. يشير جاك موشلر إلى المسكوت بكونه "تقنية بلاغية يشير جاك موشلر إلى المسكوت بكونه "تقنية بلاغية

ذكية جدا، إذا لم نعتبرها نفاقا لغويا، فهي تسمح للمتكلم أن يقول وأن لا يقول، بمعنى أنها تسمح بالفهم والاستنتاج مع المحافظة على المعنى الحرفي للعبارة المنطوق بها". وفي هذا السياق، وظف ادريس الخورى في قصة رصيف كلب هذا الأخير استعارة الإنسان المنبوذ الذي كان يمثل المخبرين خلال سنوات السبعينيات من القرن الماضي، يمثل السلطة التي كانت رقابة كثيفة على المؤسسات المثيرة للجدل، كما يشير إلى ذلك في القصة عندما كانت الجريدة تتحدث على إضراب العمال وفقر الناس، وفي السياق نفسه، ينطوي الشخص البطل في قصة الوجه الأخر على سلوك منبوذ وسط الحانة، وهو التلصص على أفعال القادمين إليها، فهو رجل أمن يختبئ في لباس المواطن المدنى حتى لا ينكشف سعره، وينقل للسلطات أخبار المتمردين الذين يعارضون النظام السياسى في أفكاره وقراراته خلال تلك الفترة. يقول السارد: "إنه النباح وحراسة الأبواب والتلصص على الناس، كل شيء محتمل في هذه المدينة المليئة بالكلاب الضالة وغير الضالة، المصابة بداء السعار والنباح المتواصل في الأماكن العامة". ثم يواصل السارد كلامه بقوله: "إن الدراهم المعدودة التي يجنيها هذا الكلب المجهول الهوية، من دق السامير في أحذية المارين العابرين إلى حال سبيلهم، لا تكفيه هو وكلبه البوليسي الخطير، لكنه حريص على التواجد هنا كل يوم <mark>وعلى تطبيق</mark> برنام<mark>جه اليومي: على</mark> الطبخ بانتظام و<mark>على الأكل والتدخين وشرب الشاي في</mark> كل وقت، سو<mark>اء هممنا بالدخول والصعود إلى العمارة أو</mark> عندما نهب<mark>ط لنستريح هنيهة في المقهى القريب<sup>''</sup> .</mark>

- الليبي [54]

# حول فتنة الحاسة السادسة



## سرمد فوزي التايه، فلسطين

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته الأخ الحبيب، الأستاذ فراس حج محمد بعد التحية؛

أنا لستُ ناقداً ولا كاتباً يُشار له بالبنان، لكني مُجرَّد كاتب هاو سطرتُ بعضاً من الكتب قد تكون لا شيء أمام كتبكم ومؤلفاتكم ومجهودكم الكبير في هذا المضمار، إلا أنني أود أن أشارككم بعضاً من ملاحظاتي إن جاز لي ذلك - حول كتابكم المعنون بـ "فتنة الحاسة السادسة - تأملات حول الصور":

أولاً: بالرغم من أن عنوان الكتاب كان غريباً عليً، وكنتُ أعتقد أنه غير جاذب، إلا أن محتواه كان مُذهلاً، وجذاباً، كون الأفكار التي تم التطرق لها من قبلكم جديدة في الطرح، وأجزم أنه لم يتطرق إليها أحد قبلكم. ثانياً: مع أهمية المعاني اللغوية والصورة الأدبية في

التشبيه في مقدمة كتابكم إلا أنها للأسف لم تجذبني، وأعتقد جازما أن الخلل كان في أنا شخصياً كوني غير مُتخصص في اللغة العربية.

ثالثاً: استفرتني طريقتكم وأسلوبكم في الغوص في المراجع المتباينة والنهل من المصادر المتعددة؛ فمرة أراك تلجأ للقرآن الكريم، ومرة للحديث الشريف، ومرة ثالثة للأمثال الشعبية، وأخرى لمواقع التواصل الاجتماعي؛ وهذا فيه غرابة واقتدار وإبداع في أن واحد.

رابعاً: قد يكون وصفكم الصريح لبعض القضايا المطروحة غريبة ومُستهجنة بالنسبة لي، وذلك عند الحديث عن الجنس أو الأعضاء الجنسية بطريقة خادشة للحياء، إلا أنني وفي نفس الوقت - أحترم جرأتكم منقطعة النظير، والتي لا أستطيع الاقتراب منها أو أحوم حدل حماها.

خامساً: يبدو أنك عانيت كما عانيت أنا أيضاً عندما دخلت معترك الكتابة والأدب، فأعيد كلامك عندما قلت في كتابك هذا أنك عندما أهديت بعض كتبك إلى أناس لا يستحقونها فدحشوها في أدراجهم، وبين أوراقهم المهملة (ص 50)، وأنا أيضاً تم دحش كتبي المهداة لهم بين أكوام أوراقهم وأغراضهم المهملة.

وبنفس الوقت، فقد واجهت أنا كما واجهت أنت المنتقدين والباحثين عن الأخطاء بين ثنايا مؤلفاتي لمجرد البحث عن الأخطاء ولتقزيم العمل المنجز. وكل هذا يهون عن معضلة النشر وتكاليفه واستغلال دور النشر ومطامعهم والتي أجزم أنك عانيت في هذا المجال أكثر بكثير مما عانيت أنا واكتويت اكثر مما اكتويت. ولكن ومع كل هذا، فقد عشت تجربتك حينما كتبت بصفحة ومع كل هذا، فقد عشت تجربتك حينما كتبت بصفحة (120) أنه كلما كتبت صفحة في كتاب جديد، شعرت بدماء الشباب تنطلق حرة في شرايينك، وكذا أنا.

سادساً: أعجبني جدا تنبؤاتك عندما تحدثت عن "رؤوس الشياطين" (ص 120)، فقد كتبت على هامش تلك الفقرة: "تنبؤات فراس حج محمد أصبحت واقعاً"، وذلك في سياق الحديث عن الثورة التكنولوجية والذكاء الاصطناعي الذي بدأ يتجسد بالفعل وبوتيرة عالية متصاعدة.

سابعاً: حديثك عن غزة كان صادقاً، صافياً، مخلصاً، يفوح منه عبق الروح الوطنية، وذلك في حديثك الخارج من القلب في الفقرات من (45) إلى (50).

ثامناً: أعجبني جداً حديثكم عن الأسمالف الموتى وتكريمهم والإعلاء من ذكراهم، وبنفس الوقت إهمالهم وهم أحياء. وهذا ما كتبتُ فيه مقالتي بعنوان. "تكريم الورى قبل مواراة الثرى" والتي قمتُ بنشرها على موقع "دنيا الوطن" الاخباري بتاريخ 7/5/7/20. وهذا رابط المقال:

تاسعا: عندما كان يبهرني ويستهويني بعض السطور والكلمات، أقوم باقتناصها وتسجيلها على مفكراتي

على جهاز التلفون الخاص بي أو بين دفات دفاتري لأعود وأستعين بها عندما أتعرض لمواقف قريبة من هذه المواقف فأعود واستخدمها على نحو مماثل، وهنا اسمح لي أن أقتبس بعضاً من سطورك الرائعة كالأتي:

1. ما لا يُدرك كله، لا يُترك بعض بعضه. (ص 158) 2. في كل مرة يكون الرسم علامة على الوجود وإن غاب الاسم. (ص 185)

 هذا ما تفعله صور الراحلين؛ حنين لا يهدأ. (ص 186)

المحور صارت هي "المحل الأرفع" الذي يجعل الروح في مناجاة دائمة. (ص 188)

في النهاية، فقد أثارني واستهواني وأعجبني الحوار المغني عن الخاتمة (ص 199)، إذ كانت أسئلتك ذكية بما يكفي، صريحة وجريئة زيادة عن الحد المطلوب، وهذا طبعاً لما كان فيه من ثقة بالنفس وشفافية عالية أغبطك عليها.

وأخيراً، فقد كانت الخاتمة التي قد وضعتها في نهاية كتابكم (ص 206) شاملة كاملة مكتملة حتى أبهرتني لدرجة أنني أؤكد أنني لو قرأتها من البداية لكنت اكتفيت بها وحسب، ولما كنت قد أمعنت واستفضت بقراءة جميع صفحات الكتاب؛ وذلك لما كان لها من الأثر الجميل الموجز في إجمال وإيجاز كل ما جاء في هذا العمل العظيم.

### أخي الحبيب:

أعتذر إن كنتُ قد تطاولتُ عليكم، وعلى أدبكم وثقافتكم، لكني أردت أن أضع بين أيديكم ما أثارني واستهواني وجذبني واستفزني بهذه السطور التي أعود وأكرر أنه لم يتم التطرق لها ولمثلها ومثيلها أبداً حسب علمي وخبرتي البسيطة المتواضعة. . ودمتم...

أخوك: د. سرمد فوزي التايه السبت: 2025/4/26 م/ بيتا- نابلس

- الليبي [56]

# بيني وبين زياد

### فراس حج محمد، فلسطين

قصيرة، ولم ينسّ مازحاً ما كنّا تواعدنا عليه النشاط التربوي والأكاديمي، والسياسي. الأسبوعية (الثلاثائيّة) في عمود "دفاتر الأيام"، وأكد أنه سيرسل لى الأسئلة اليوم، وشدد على أن تكون

أجرى معي الكاتب زياد خدّاش حواراً لصالح صحيفة له حضوره الثقافي المهمّ عربيّاً وفلسطينيّاً، عدا أنّه الأيام الفلسطينية[1]، وكان لهذا الحوار قصّة. يعمل لصالح صحيفة يومية ذات حضور عند المثقفين التقيتُ مع زياد صبيحة يوم الأربعاء 2024/7/3 والكتّاب، ولا أخفيكم سراً أنه طموح لأيّ كاتب أن عرضاً دون تخطيط في مكتبة الجعبة في رام الله، يقوم أحدهم فما بالكم بزياد - بعمل حوار معه لصالح كنت مشغولاً بالتفتيش عن الكتب الصادرة حديثاً، صحيفة وازنة عدا أنّها فلسطينية، ففلسطين بلدي، وخاصة تلك التي تتعلق بالحرب على غزة. دخل وسلّم ومن حقى أن أكون فيها، كاتباً، ومعرّفاً بي، وبكتبي، وتبادلنا المجاملات، وتحدّثنا عن التقاعد، دردشة ومشاريعي الثقافية المتدة بين الحقول الأدبية، وبين

مع بعض الأصدقاء؛ "عزومة على أكلة مسخّن في أرسل لى الأسئلة عبر الواتساب تباعاً، سؤلاً، وراء بيتى". وقبل أن يُودع بعضاً من أغراضه الشخصية سؤال، أبديت إعجابي بالأسئلة، فهي مختلفة، ومن في المكتبة، أخبرني أنها فرصة لإجراء حوار معى زاوية أخرى تدفع إلى الاستفزاز، استفزازي أوّلاً بعد أن التحق بعمل جديد في الصحيفة غير زاويته للإجابة بحماسة دون التخلي عن شرط المساحة، واستفزاز المتلقى. كان زياد متوقّعاً أن تثير هذه "الدردشة" لغطاً وحواراً آخر مع الوسط الثقافي، في حدود ألف كلمة، حتى لا يضطر المحرّر أن يُعدّل إذ يرى حسب تلك الرسائل الصوتية التي أرسلها ويحذف؛ لأن المساحة محددة، كما حصل مع أخرين، عبر الواتساب تحمّسه للحوار، وأنه لا بد من تحريك فأبدوا نوعاً من الغضب أو الحرد. "نحن في غنيً عن المياه الراكدة، وأن يكون هناك نقاش حقيقي واشتباك هذا يا صديقي". قال زياد باسماً. فكرى بين الكتّاب حول القضايا المطروحة، على غرار اتفقنا على ذلك، وكنت سعيداً باللقاء، وأكثر سعادة ما كان يحدث سابقاً فيما عرف بالمعارك الأدبية. لكنْ، بهذه المبادرة، لا سيما أنها من كاتب وقاصِّ وصحفي لم يحدث شيء من هذا، هل خيّبتُ ظن زياد أم أن مزاج

الكتّاب المحموم بسبب ما يجرى في عموم الأرض الفلسطينية، وفي على وجه الخصوص، في غزة حال دون ذلك، فالوقت ليس وقت مناحرات أدبية؟

يتألف الحوار من ثمانية أسئلة، نشر منها ستة، (حُذف السؤالان الثالث والسابع)، نظراً للمساحة المحدودة المنوحة لهذه الزاوية في صفحة "أيام الثقافة". أحد الأصدقاء بعث لى رسالة يقول فيها: "تلصّصت على دردشتك مع زياد. أحببتها، ذكية وحميمة"، كما وصف الدكتور عادل الأسطة الحوار بأنه ممتاز، إلا أنه قصير".

أضفتُ لهذه الدردشة سؤالين آخرين، الأول يتعلق برد فعل الناس والنقاد على نصوص الحب التي أكتبها، وكان قد اتصل بي خدّاش لأكتب له عن رأيي في "نصّ الحب في المشهد الشعرى الفلسطيني"، وهو السؤال رقم (9)، وقد أدرج زياد قسماً كبيراً من الإجابة في مقالته الأسبوعية التي يكتبها لصالح صحيفة عُمان، وتناول فيها ديوان الشاعر المرحوم محمد دلة "مرثية الفارس الغريب"[2].

كما أضفتُ السؤال (10) من وحى دردشة مع زياد حول الكتابة الأيروسية أو الإباحية بعد أن أعد مقالته الأسبوعية لصالح صحيفة عُمان[3] حول كتاب "سر الجملة الاسمية". يرى أنني يجب أن أضيف بعداً فلسفياً على تلك الغرائز التي تناسب البدايات، فنحن خرجنا من هذه الرحلة، حيث يكون الإنسان مجنوناً وغرائزياً، ويريد أن يحتفل بالمشهد، لكن الأن يجب أن تصبح غرائزيتك وإباحيتك فلسفية، تربطها بمسائل دردشة مع فراس حج محمد: أخرى كالحب والسياسة، ويقول: "يوجد في بعض

المقاطع الإباحية التي توردها نوع من الابتذال؛ بمعنى أن الموضوع مكرر، والأوصياف وطريقة الحديث، فهناك بعد ومداخل للحسية فيها بعد فني وجمالي أكثر، أنا كنت مثلك كاتباً مجنوناً وإباحياً، وعندى مشاريعي في المستقبل، قرأت الخراط[4] وأثر في، وكنت أفهم الغرائزية خطأ، يبدو لي أن تكرار الحديث عن الحسية بشكل متواصل دون إضافات وربطها بالفكرة والفلسفة لا يجعلها جيدة في ذاتها".

لم يكن زياد على علم بما حدث معى عام (2016) من تحقيق بشأن مقال "أجمل ما في المرأة ثدياها"، عندما نشرته على صفحة الفيسبوك مقروناً بلوحة "الفتاة التي أرضعت أباها"، وتفاجأ بهذه المسألة، ووعدته أن أحدّثه بالتفصيل عن تلك الأزمة التربوية الأخلاقية القاسية، ولعلّه سيقرأها قريباً في كتابي "الوقوع في اللهب" الذي أعددته من أجل توثيقها والتوثيق لكل المقالات التي سببت إزعاجاً في الوسط التربوي.

صدر خدّاش الحوار في جريدة الأيام بهذه المقدمة: "هو أبرز من شاكس وأ<mark>كثر الشعراء والساردين</mark> الذين يرفضون ما يعتقدونه تشويشاً لنقاء الكتابة، يعمل فراس مفتشاً [5] في وزارة التربية والتعليم، في نصوصه لا نرى المفتّش، يخفيه بذكاء مَنْ يعرف أن هذه المهنة لا تناسب الأديب، في رصيده كتب كثيرة، جُلّها في مقارعة السائد، وتدمير المتفق عليه الذي لا يعجبه، حتى حسين برغوثي لم يسلم من أرائه، هذه

1. فراس، المعظم يقول إنك مجنون تكتب ما يخطر في بالك، وتبحث عن المنوع والمحرج. هل هذا هو مفهومك للأدب؟

أولاً، دعنى أشكرك مرتين، الأولى على هذا الحوار، والأخرى على هذه الافتتاحية بسؤال الجنون. كل ما هو خارج عن المألوف يوصف بالجنون، سعيد بهذا الوصف. إذ إننى أحب كالمجانين تحريك المياه الراقدة ولفت الانتباه إلى ما يجب أن يُلتفت إليه بطريقة لافتة، دفعاً للتفكير ومساءلة الذات، وإذا تحقق هذان الشرطان مع شرط أدبية النص فإننى أستطيع القول إننى أنتجت أدباً جيداً، وهذه الثلاثة أركان تشكّل مفهوم الأدب، كمفهوم عام، لكننى أصنعه بطريقتي لتكون لى بصمتى الخاصة في كتابته.

2. أنت موجه أو مفتش بالتعبير القديم في مدارس فلسطين. في الكتابة أيضا تفتّش وتوجّه. كيف نفرق بين السياقين؟

أعانى أغلب الوقت من ازدواجية في الشخصية، ما بين المشرف التربوي (المفتش) وما بين الكاتب الناقد، وهما وظيفتان تلتقيان عند حافة مهمة وهى الانتباه إلى الإيجابيات والسلبيات في كلا العملين التربوي والأدبى تبدو المنفعة متبادلة، فتقييم التعليم يعتمد على ملكات نقدية، والكتابة النقدية أو الإبداعية تقبس من رسالية العمل الإشرافي، إلا أن لكل منهما مجاله وأبجديات عمله، ويختلفان في المصطلح الستخدم والإجراءات المتبعة للتنفيذ.

3. أصدرت كتابا مهما "استعادة غسان كنفاني" برأيك ما مدى أهمية هذه

وبدأ الضعف يدبّ في فكر المثقفين ومواقفهم، هكذا كنت أرى، وسبق الكتاب مجموعة من المقالات حول دور المثقف في الحياة، جعلتها فيما بعد فصلاً افتتاحياً فيه، لأننى أردت استعادة غسان المثقف بالدرجة الأولى لا غسان الأديب. ففكرة الاستعادة بحد ذاتها تتجاوز مفهوم الرجوع إلى أدب الأديب إلى ضرورة استحضار نهجه ومقولاته لتكون دليلاً في غمرة الإحباط العام. أعتقد أن أمثال غسان كنفاني في هذا المفهوم قلائل في الأدب الفلسطيني، إذ لا تمثل الاستعادة الرجوع إلى ما كتبوا لنعيد طباعة كتبهم إنما استعادة النهج والاستفادة منه في الحاضر. غسان كنفانى كان يمثل مشروعاً وطنياً وسياسياً وثقافياً مختلفاً، وأظن أن من يُقارن به قليل، بل ونادر

باستمرار. كيف تقرأ رام الله يا فراس سياقاً، تاريخاً، ومعماراً وثقافة ومؤسسات

أحب الريف حباً جماً، وأنفر من المدن بعامة، ولا أحب حياة الناس فيها، لكننى كنت مضطراً في أحيان إلى التعايش مع أجواء المدن، ومنها رام الله. لا أعرف هذه المدينة كما تعرفونها، أعرف فيها مكتبة أو اثنتين، ومقهي واحداً أو اثنين، لكنني أعرف ما فيها من حركة ثقافية، وما ينشر فيها من كتب، وما يصدر فيها من صحف، وما يقام بها من فعاليات. هذه الأجواء هي

الاستعادات لرموزنا الثقافية؟

جاء الكتاب في فترة ركود سياسي واجتماعي عام،

4. تسكن في قرية وتتواجد في رام الله

بصفات أفقدته "نياشين الشاعر المقاوم". الأمر يعود إلى التركيبة الذهنية والنفسية للمتلقى.

التى ربطتنى بالمدن، نابلس ورام الله والخليل وغيرها،

وهي بالتالي شكّلت جزءاً من معارفي منذ دخلت إلى

تلك الأجواء وتعرفت إلى ناسها المثقفين تحديداً.

وأعتقد أنه لولا هذه الحركة الثقافية لا حاجة لى لأية

5. تبدو مشغولا بالحب في نصوصك.

وأحب إصرارك على ذلك. لماذا برأيك

لا يوجد في فلسطين كتاب حب بالمعنى

منذ نشرت ديواني الأول "أميرة الوجد" بلورت

مشروعي الشعري ليكون شعراً وجدانياً، شعر حب

بالتحديد، بدأت كلاسيكياً. وعذرياً (كما وصف

الكاتب إبراهيم جوهر الديوان)، ثم تدرجت لأتحدّث

عن كل ألوان الحب بكل الألوان الشعرية، حتى ما

أطلقت عليه العاطفي الهستيري، لتكتمل صورة الحب

في دواويني العشرة من البراءة والقداسة حتى الغرق

في الأيروتيكية. بهذا التوصيف كنت أعوض النقص

الحاد في شعر الحبّ الفلسطيني، وأنفر منذ كنت

عضواً في أحد الأحزاب[6] من توظيف الشعر سياسياً

وأيديولوجياً كما قد يفعل الشعراء الأخرون. إنّ غرق

الشعراء في الهستيريا السياسية المحتدمة يومياً ربما

السبب في صناعة الشعر على هذه الصورة. أضف

إلى أن القرّاء يستغربون منك شاعر حبِّ، وإن كنت

شاعراً جيداً وينتقدونك، لكنهم يمدحونك ويقبلون على

ما تكتب من شعر مقاومة حتى لو كان شعراً رديئاً،

ولتتأمل عمق هذه المأساة، فإن محمود درويش عندما

أصدر ديوان "سرير الغريبة" وجدت كثيرين يصفونه

مدينة في العالم مهما كانت عريقة أو جميلة.

العاطفي الهستيري للكلمة؟

6. كتابك الرهيب (نسوة في المدينة) الصادر عن دار جسور للنشر وصل إلى ما فوق سقف البوح الأدبي الصادر عن تجارب حقيقية. من خلال قراءتك لردود أفعال القراء. كيف تعاملت الذائقة الفلسطينية التي لم تعتد على هكذا بوح؟

أعتقد أن كثيرين قرأوا الكتاب وأحبوا ما فيه، سراً لا علانية، أحد القرّاء كان <mark>يقرأ فيه مع زوجته في غرفة</mark> النوم قبل الشروع في العلاقة الحميمة، جاءني في يوم من الأيام وقص على القصة، وأن زوجته تدعو لى. أسعدنى ذلك بالطبع، لكنها سعادة منقوصة؛ فالكتاب ليس كتاباً جنسياً بالدرجة الأولى، وإن اعتمد على العوالم السرية بين الرجال والنساء إلا أنه يحمل مؤشراً على حياة <mark>افتر اضية يغرق فيها الناس إلى حد</mark> الوهم المطلق، لأننى عندما كتبت الكتاب بعد صحوة من غياهب هذا العالم أ<mark>دركت خطورة أن تتحول الحياة</mark> الاجتماعية واللذة الحسية إلى مجرد سيل إلكتروني صوتى وصوري وكتابى، ومع ذلك لم أجد من شتمنى أو انتقدني كما كان يتوقع صديقي رائد الحواري عندما أطلعته على المسودة، وكان يقترح أن أطبع منه عشرين نسخة لتُوزّع على الأصدقاء الموثقين فقط.

7. ابتسامتك الجميلة التي تتجول بها في أروقة معارض الكتب في فلسطين تتناقض مع قائمة الحظر الطويلة عندك في وسائل التواصل. كيف تردّ؟

الناس في مواقع التواصل الاجتماعي مجرد أشباح،

ولدوا هناك بالنسبة لي وإن غادروني لا شيء يربطني بهم، ولا حنين لأي منهم، عدا أصدقائي ومعارفي الذين أعرفهم في الواقع. فمثلا النساء الواردات في كتاب "نسوة في المدينة" الأن لا أتذكر أية امرأة منهنّ إلا من التقيتهن في المقاهي والفنادق والمطاعم. فلذلك من السهل أن تُقلّل من أفراد هذا المجتمع عندما يصبحون عبئاً نفسياً. أما الناس في الواقع وفي معارض الكتب فأنا أكون في أهم مكان بالنسبة لي؛ الكتب من حولي، والكتّاب والمعارف والأصدقاء. فتسيطر عليّ أجواء السرور فأظل منتشياً ومبتسماً.

## 8. لديك آراء صادمة في تجربة حسين برغوثي الأدبية.

لهذه المسألة وجوه متعددة، أولا ما تحدثت به عن حسين البرغوثي جاء في سياق مبالغة أصدقائه في الحديث عنه في ذكراه (ذكرى وفاته)، ودعني أكشف لك سراً أن أحد الشعراء (الأصدقاء) أمدني بما كتبه عن حسين البرغوثي، فلم تعجبني كتابته. ثانياً قرأت البرغوثي منذ أمد بعيد عندما كانت تُنشر نصوصه في مجلة الكرمل ومجلة الشعراء، ولم يكن يستهويني الغموض في كتاباته. أشعر أنها عائق حقيقي للفهم لشخص مثلي تربّى على كلاسيكيات الأدب، والكتب الدينية. لم أكن أفهم ما يقول؛ لأنه لا مفاتيح للدلالة لديه، أو أنني أنا الذي لم أكن أملك تلك المفاتيح. الغريب في الأمر أنني عندما أعود الآن إلى ما كتب تبقى عصية على الفهم. إجمالا أطمح أن يكون الأدب سهلاً عالى المستوى، ليس طائشاً في سطحيته، ولا

غارقا في غموضه البائس.

9. سألنا الكاتب والشاعر فراس حج محمد وهو صاحب كتب شجاعة توغلت عميقاً داخل عوالم الممنوع في الكتابة الفلسطينية عن تجربته في مواجهة جملة (إحنافي إيش وأنتفي إيش)

لا شيء يستفز القرّاء كما يستفزهم موضوع الحب

والجمال وعلاقة الرجل مع المرأة، فترى القراء

مهووسين بالمتابعة والتعليق، والتلصّص وبناء الأفكار فيما بينهم وبين أنفسهم، لا سيما إذا كان أحد الطرفين مجهولاً في النصوص، فيبادرون ويسالونك من تقصد أو لعلها فلانة، ويأخذون بقراءة "مخابراتية"، وقد يوفقون أحيانا في اقتناص معلومة لم يحترس لها الشاعر المتغزّل، لتبدأ عملية تبئيرية فيضعون الطرفين تحت المراقبة الدائمة. (للأسف نجح بعضهم باختراق عوالمي والكشف عن أولئك النساء، فأصبح الأمر محرجاً جداً في مجتمع يعاني من أمراض الحبّ) وهناك مظهر أخر يتم فيه مهاجمة كاتب النصوص الغزلية، وخاصة الفلسطيني، بدعوى أن الفلسطيني لديه ما يشغله عن الحب، والوقت ليس وقت غراميات، "والعالم عم تموت"، هكذا قيل لى مرات كثيرة، ولكن تزداد النقمة عليك إذا كان النص مفخَّفاً بالأيروسيات، فيُدخلك القرّاء في دائرة الأخلاقيات، والحلال والحرام، وانتهاك الأعراض، لتبدأ معركة أخرى، تحضر فيها الغوغائية، وعدم فهم النص، والانحراف في التأويل، وخاصة لشخص مثلي يعمل فى سلك التربية والتعليم، لتزداد عبارات التنمر، والطرد من جنة الأخلاق الفاضلة، وتصبح شخصاً

خطراً على المجتمع التربوي برمته.

أن هاجمنى ناقد أو ناقدة لنص غزلى كتبته[7]، حتى لو كان ذا صفة أيروسية مباشرة، بل كانوا يأخذون النصوص لأبعاد معرفية وفلسفية تسعدني جدّاً، البدائية وتلك الغرائزية. ويرون في النص ما لم يره القارئ العادي، وإن وصيفوني مثلاً بالجرأة والشجاعة، متوقعين نقمة المجتمع عليّ بسبب هذه النصوص، ولا أعدو الحقيقة لو قلت إن هؤلاء النقاد كانوا يشكلون شبكة أمان لي عليه. أحتمى بها في وجه بركان المجتمع المتربص.

> 10. عندي ملاحظة: تبدو الغرائزية في بدايتها واضحة لديك في النصوص، كيف يمكن تفسيرهذا؟

> هذا موضوع مهم وحيوي لا يخلو منه كتاب لي. ناقشته كثيراً في كتبي، وفي بعض المقالات، الأمور بالنسبة لي هي تعبير عن حالة إنسانية، لم أفكر بتجميلها أو تحميلها بعداً أكثر من اجتماعيتها في سياقها المولودة فيه، بمعنى أننى التزمت بواقعيتها، لا ببدائية المعنى الغرائزي.

> بالتأكيد ستجد كل شبيء، في كتاباتي الموزّعة في كتب كثيرة، حتى هذا البعد الفلسفى الذي تتحدث عنه. وكل ما كتبته في النهاية ما هو إلا اقتراح للتعبير عن هذه الأفكار. قرأت (جورج باتاي)[8] وما كتبه عن الأيروسية، كتابه في هذا الموضوع جيد وأفادني كثيراً، مع أنه صعب، كما أن له ديوان شعر ومجموعة قصصية قرأتهما، لأرى كيف يكتب الفيلسوف عن الجنس، وركز على البعد الحسى المباشر في المجموعة والديوان، لكنه فلسف الأمر في كتابه الأيروسية،

كما اطلعت على كتاب "الفلاسفة والحب الحب من أما النقاد والناقدات فالأمر مختلف لديهم، فلم يحدث سقراط إلى سيمون دي بوفو ار"، ويضم عشر فلاسفة يتحدثون عن الحب، وقاربوا موضوع الجنس، فيما كتبوه لمحبوباتهم أو عنهنّ، ولا يخلو ذلك من هذه

على العموم، لا بدّ من قراءة كل ما كتبتُه في هذا الموضوع ليكون الحكم أكثر دقة وصوابيّة، على الرغم من أن ملاحظتك في محلها في بعض ما كتبت واطلعت عن

[1] نشير الحوار في عدد (10454)، بتاريخ: .2025/1/7

2] جريدة عُمان، عدد 15427<mark>، الخميس، 1/9/</mark>2025.

[3] إدوار الخراط روائى وقاص مصري إسكندراني ولد بـ (16 مارس 1926) <mark>وتوفى بـ (1 ديسمبر 2015)</mark>

[4] يقصد الروائ<mark>ى المصري إدوار الخرّاط.</mark>

[5] التسمية المعتمدة في وزارة التربية هي المشرف التربوي، [5] ولعلٌ زياد أطلق لقب المفتش ومرة "الموجّه" ليعبر عن تلك العلاقة غير الودية التى كانت بينه وبين المشرفين التربويين، كونهم أداة من أدوات المراقبة، والحدّ من الإبداع

[6] حزب التحرير (الإسملامي)، بقيت منتميا للحزب أكثر من (17) عاماً، وتركت العمل الحزبي والسياسي في العام

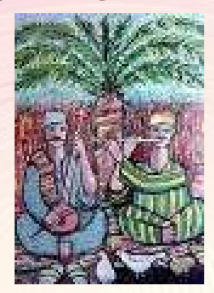
[7] عدا ما حدث معي من قراءات هجومية لديوان "ما يشبه الرثاء" من بعض أعضاء ندوة اليوم السابع المقدسية.

[8] فيلسوف ومفكر فرنسي، ولد في (10 سبتمبر 1897) وتوفي في (8 يوليو 1962) تناولت كتاباته مواضيع مثل الإثار<mark>ة الجنسية والت</mark>صوف والسريالية.

[63] الليبي –

## خطاب السيرة الشعبية…

# صراع الأجناس والمناهج (3)



### محمد حسن عبد الحافظ، مصر

ختامًا للنقطة الخاصة بقضايا تجنيس السيرة الشعبية، أتصور أن معظم دراسات السيرة الشعبية قد خلا من مناقشة السيرة من زاوية التجنيس، مقارنة بالجهود البحثية التي بذلت في تجنيس الأنواع الأدبية الحديثة، بل أيضًا بالدراسات التي اهتمت بأنواع الأدب الشعبي الأخرى، ربما لأن السيرة تعد موضوعًا بالغ التعقيد بالمقارنة بمحاولات تجنيس الأنواع الأخرى من الأدب الشعبي، فنحن - أمام السيرة - نواجه شبكة عريضة من النصوص والمتون، ما بين مدون ومطبوع من جانب، وروايات شفهية دائمة التغير من جانب، وروايات شفهية دائمة التغير من جانب آخر.

ونواجه أيضًا عددًا من التنويعات والسياقات وأساليب التداخل والتآزر بين الأشكال (الأنواع) الأدبية داخل فضاء النص السيري. وإذا شئنا، أفدنا من مفهوم "تضمين المأثورات" الذي صكّه الأدبية داخل فضاء النص السيري. وإذا شئنا، أفدنا من مفهوم "تضمين المأثورات" الذي صكّه مليمان باري 1902 - 1935. Bynum (1917 - 1992) وتلميذاه ألبرت لورد 1917) Bynum (1917 - 1992) وديفيد بينوم 1992 - 1917) Bynum (أدبية شعبية عدة داخل الأنواع الشعبية التي تتسم بالضخامة النصية 23. فالأنواع الأدبية الشعبية ليست منفصلة في ما بينها، بل تتعايش وتتآزر في علاقات داخلية شديدة الحيوية والتركيب.

# مسلك الريبة في نص الحصادي

### خالد الزغيبي، ليبيا

في نتح الكمال يسترشد "الحصادى" وهو يفكك مقولة العقل بديفيد هيوم الذي يرى أن "لا سبيل للجمع بين الجدة واليقين، وعلى كل من يؤثر أحدهما أن يضحي بالأخر "(نتح ...176)، فضلاً عن استرشاده بمذهب "براون" الذي يذكره بشكوك "كواين" وصولاً إلى مبدأ قصور الملاحظة عن تحديد النظرية الذي روج له "دوهيم" و"نيلسون جودمان" على حد قوله.

ترك "توماس كون" في ذهن "الحصادي" من العلامات ما يمكننا من الاعتقاد أن البراديم الكوني هو الحجر الذي كان ولما يزل يدحرجه في مسيرته الفلسفية . موضوعة اليقين في فكر "توماس كون" تعد من الموضوعات غير ذات المعنى ، فلا شئ من النتائج ومهما اعتقدنا يمكنها أن تجبرك على الاعتقاد أنها الحلقة الأخيرة في سلسلة اليقين، هذه الصيرورة التي برزت في فكر كون ومنهجه والتي ورثها عن "هيرقليطس" في فكر كون ومنهجه والتي ورثها عن "هيرقليطس" الت على ما يبدو إلى ميراث "الحصادى"، وهي التي حالت بينه وبين مقولة اليقين فالصيرورة الكونية ليس في حلقاتها حلقة أخيره تؤصل لليقين، بل سيلان من المعارف الجدلية التراتبية المتولدة، هذا السيلان هو الذي يجعل اليقين موضوعة ممتنعة نظرياً وملاحظاتياً، سيما وأنها نتاج معارف محدودة وليست عالمة، فأنت لا تضع قدمك في ذات النهر .

وليس هذا بعيداً كذلك عن فكر "كارل بوبر" وأثره مشكل سوسيولوجياً" في ذهن "الحصادي"، وكيف أن البجعة الاسترالية هل المغامرة عادت على السوداء بقيت في ذهن الحصادى لا تغادره بل أمكن بالإيجاب، هل كانت مغلما أن تحلق بكل أنفه فوق كل كهوف البجع الأبيض هي باب سعد الحصاد: في ذهنه، ولم تبق هناك موضعاً يكاد أن يذكر فيه الفلسفي؟.

الإطلاق، اللهم في مسارب الأدب ومرابض الدين اللتان تتفلتان من هذا الإصر بأثر من التابوات المعرفية والمجتمعية التي تقف بالمرصاد في وجه أي مغامر أو مناء ع

وهذا يمكن ملاحظته حقيقة في مسيرة الحصادى الفلسفية التي طلي فيها ما بعد (ليس بالعقل وحده) بغير ذات الطلاء الذي طلى به ما قبله ، ويبدو أنه علينا أن نتذكر على الدوام أن صاحب (المبادئ الرياضية الكبرى) قد تواترت الانباء عن درب من التصوف قد طاف به، كذلك يجب ألا ننسى أن أحدهم قد مهر وجوديته بقلم المعيارية حين نعتها بالنزعة الإنسانية وترك الباب فيها مفتوحاً على مدارات القيم الجامعة تلك التي قد كان قد تظي عنها في مفارق مذهبه.

إن فرضاً خفياً يبقى على الدوام قادراً على دحض ما كنت قد اقتربت به إلى مدارات اليقين، نعم فقد كان ظهور بجعة سوداء في استراليا كفيلاً بأن يبدد وهم الإنجليز بأن البجع كله أبيض.

في حلقاتها حلقة أخيره تؤصل لليقين، بل سيلان من على الرغم من تسليم "نجيب الحصادي" بذلك حين دعم المعارف الجدلية التراتبية المتولدة، هذا السيلان هو في كتابه "نتح الكمال" تصور "هارولد براون" في الذي يجعل اليقين موضوعة ممتنعة نظرياً وملاحظاتياً، الصفحة 176، ومضى في تأييده لتصورات مساندة سيما وأنها نتاج معارف محدودة وليست عالمة، فأنت لا من قبيل تصور "وليام الستون" عن العقل وعلى الرغم من تفريده لطبيعة هذا العقل كونه "مفهوم تاريخاني وليس هذا بعيداً كذلك عن فكر "كارل بوبر" وأثره مشكل سوسيولوجياً"

هل المغامرة عادت على "نجيب الحصادى" بالسلب أم بالإيجاب، هل كانت مغامرته مشروعة؟. هل المغامرة هي باب سعد الحصادي الذي ولج منه إلى الوسط الفاسة ؟

[65] الليبي –

لهذه الأسبباب، تقع أية محاولة لوضع السيرة/ كطقة ميلاد البطل (أحمد شمس الدين الحجاجي)، من الأمر، خاصة أن موضوع النوع، في جانب من جوانبه، هو عملية اختزال وتقنين24، يرفضها تداخل الأنواع (النثرية والشبعرية) في السيرة، وتراوغها التشكيلات النصية المتعددة لها. أضف إلى ذلك: الطبيعة الخاصة للروايات الشفهية على مستوى الأداء، والتلقى (الجمهور)، والسياق الزماني/ المكاني لكل رواية شفهية.

السيرة الشعبية، على تعددها، في إطار "النوع الجامع" الذي يتضمن قوانين رئيسة، أو موضوعات 2. في صراع المناهج: السيرة الشعبية بين عامة، تنسحب على مجمل نصوص السيرة- السير الشفهي والمدون: الشعبية، سواء الشفهية أو المدونة والمطبوعة (أحمد شمس الدين الحجاجي، محمد حافظ دياب، محمد رجب النجار، طلال حرب، عبدالله إبراهيم، وغيرهم). وهناك دراسات انتخبت نماذج محددة من السيرة الشعبية، كسيرة الظاهر بيبرس (عبدالحميد يونس)، وسيرة بني هلال (أحمد ممّو، خالد أبو الليل، روزلين ليلى قريش، صلاح الراوى، عبدالحميد بورايو، عبدالحميد حواس، عبدالحميد يونس، عبدالرحمن أيوب، عبدالرحمن قيقة، محمد حسن عبدالحافظ، محمد علي برهانة، محمد فهمى عبداللطيف، محمد المرزوقي، وغيرهم). وسميرة ذات الهمة (نبيلة إبراهيم)، وسيرة عنترة (شكرى عياد، عبدالحميد يونس، محمود الحفني ذهني، وغيرهم)، وسيرة الملك سيف بن ذي يزن (خُطري عرابي أبو ليفة، سعيد بعينه من أقسام السيرة الشعبية، أو حلقة من حلقاتها، للسيرة الشعبية.

السير الشعبية في لب قضايا النوع الأدبي في حيرة أو الجزء الخاص بعزيزة ويونس في رحلة الريادة (صلاح الراوي)، أو مرحلة التغريبة (عزى بو خالفة)، أو شخصية من شخصيات إحدى السير، مثال شخصية الخفاجي عامر بن درغام حاكم العراق (باسم عبدالحميد حمودي)، وشخصية الزناتي خليفة (أحمد شمس الدين الحجاجي)، أو مقاربة موضوع محورى، كموضوع الأداء الموسيقي (محمد أحمد عمران)، أو إبداعية الأداء (محمد حافظ دياب)، أو لم تحل هذه الشبكة المعقدة دون وضع نصوص الأدوار السردية للمرأة (محمد حسن عبدالحافظ).

ثمة جهود تطبيقية استعانت بأدوات ومناهج نقدية حديثة في دراسية السيرة الشعبية (على سبيل المثال: محمد رجب النجار؛ صلاح الراوى؛ أحمد شمس الدين الحجاجي؛ عبدالحميد بورايو؛ سعيد يقطين؛ عبدالله إبراهيم؛ طلال حرب؛ محمد حسن عبد الحافظ). وتستند هذه المحاولات إلى العكوف على فحص نصوص التراث والمأثور الأدبي الشعبي العربي المدون والشفهي من جانب، والتعاطي الجاد مع الإسهامات النقدية المعاصرة من جانب مواز. وأتصور أن جُلّ هذه الإسهامات أدى إلى الإفادة من المناهج النقدية الحديثة في الإعلاء من شأن الأدب الشعبي في حقول النقد الأدبي، وإلى تجاوز الدراسات الوصفية والتاريخية، والوقوف على الأطر الفنية والاجتماعية والثقافية التي تحكم هذا التراث الأدبى العربي، يقطين). كما نلاحظ اهتمام بعض الدراسات بقسم واستقراء سماته التي تحكمه وتشكل "المعمار الفني"

لنضرب مثلاً بمقاربات السيرة الهلالية، بوصفها خطابًا سرديًّا نجد تجلياته في المجالين الشفهي والكتابي على السواء.

اتجهت معظم الدراسات التي تناولت السيرة الهلالية إلى الاهتمام بالموضوع القصصى فيها، أو في أجزاء منها. وقد أثارت هذه الدراسات - في عمومها -المشكلات التاريخية والجغرافية حول انتشارها، كما نبهت الأذهان إلى الدلالات الأدبية والاجتماعية التي تنتج عن دراسة موضوعاتها. وأكثر هذه الدراسات ظل يتعامل مع السيرة الهلالية وأجزائها بوصفها "نصًّا". ومن هنا، ظلت أسيرة الأبحاث "الكتابية" بمداخلها المتعددة. ولعل ما يدعم هذا الاتجاه أن للسيرة الهلالية نصوصًا مطبوعة طبعات عدة في المشرق العربي ومغربه، فضلاً عن اكتشاف أكثر من مخطوط لأجزاء منها 25.

وبالرغم من انتباه بعض هذه الدراسات إلى أن السيرة الهلالية لاتزال تروى "رواية شفوية" وتُردُّد بين الناس، فإنه مما يثير الدهشة أن هذا الانتباه لم يغيّر من منطلقات البحث واتجاهاته، أو من المشكلات الناجمة عن النظرة "الكتابية" للسيرة، ولم يزد الأمر، في كثير من الأحوال، عن مجرد الإشارة إلى شفهية رواية السيرة، وإلى أنها لاتزال تردُّد وتُروى شفاهةً، وإلى أن هناك "تنويعات" في موضوعاتها القصصية، ولايزال مطروحًا بين هذه الدراسات مسائل من قبيل البحث عن "الأصل" أو "النسخة الأم" التي خرجت منها هذه التنويعات، أو "تحقيق" نص من النصوص يقطين. مع تنقيحه وتصويبه لتخليصه من "شوائبه" سعيًا نحو خلق "النص الأمثل" أو الأكمل أو الأدق26. ثمة اتجاه يبحث عن أصل السيرة الهلالية، أو عن

مخطوطتها الأصلية، حيث يأسف شوقى عبدالحكيم لكون "النص الأصلى المدون لهذه السيرة السياسية الكبرى، ما يزال في عداد المخطوطة المحفوظة بمكتبة الدولة المركزية ببرلين "27.

أما الناقد المغربي سعيد يقطين، فيذكر في مدخل قراءته لسيرة بني هلال أنه "تعترض باحث السيرة الشعبية عمومًا، وسيرة بني هلال، على نحو خاص، صعوبة تشكيل النص الكامل النموذجي، وذلك لكثرة الروايات وتضاربها في مواطن عديدة من بناء السيرة. هذا علاوة على كون السيرة الأصلية المتكاملة، كما هو الشأن بالنسبة لباقى السير، ما يزال [؟] مخطوطًا، والنصوص المتداولة الأن، والتي يتباحثها الباحثون، مشحونة بالأخطاء والتحريفات. هذه الصعوبات النصية وجيهة فعلاً، ويمكننا مع ذلك، أن نشتغل بالنصوص المطبوعة، ونسعى من إلى ورائه [؟] إلى العمل على تشكيل النص الأقرب إلى النص النموذجي، في انتظار ظهور هذا النص المرتجى "28. ويقترح يقطين قراءة جديدة تروم البحث في خصوصية هذه السيرة من الناحية الداخلية للنص، وذلك بغية ملامسة تقنياتها الحكائية والسردية، مع النظر في مختلف البنيات والوظائف التي تضمن اتساقها وانسجامها، وتمكننا من الكشف عن دلالاتها وأبعادها، بعيدًا عن أي إسقاط خارجي، أو أي ربط آلي بمرجعية تاريخية أو واقعية، كدراسات كل من عبدالحميد يونس، ومحمد رجب النجار، وشوقى عبد الحكيم، وفق تمثيل

في عمليه اللاحقين "الكلام والخبر: مقدمة للسرد العربي" و"قال الراوى"، يرى يقطين أن باحثى السير الشعبية، وإن عملوا على تحويلها من وضع اللانص

يتبنى الملاءمة العلمية بهدف معاودة النظر في المفاهيم النص. والتصورات السائدة للوصول إلى إقامة رؤية جديدة، حيث أقدم في البداية على اقتراح السرد العربي بديلاً عن كل السميات المقترحة للسيرة الشعبية، ويقدم تقسيمًا للأجناس الأدبية يثير تحفظنا؛ عامة: مثل الحكاية الشعبية والأدب القصصى والأدب الشعبي. خاصة: على نحو الملحمة والسيرة والرواية. وفرعية: مثل رواية بطولية، وحكاية الجن والحيوان، وخرافة بطولية. ويرى يقطين أن ما يجمع بين مختلف هذه التسميات هو "السرد" الذي اعتمده لاحقًا اسمًا لـ "الجنس الجامع" لمختلف الأنواع التي استعملت في الأدبيات العربية القديمة والحديثة 29.

فى تصورى، فإن الثقافة الغربية نفسها عانت من هيمنة المفاهيم النقدية الحديثة – التي اختزلت الإنسان وحضاراته وإبداعه في الكتابة فحسب - على أنواع الشعر الشفهى التى ظلت تلتهمها مجرة جوتنبرج والحضارة التكنولوجية الغربية. لم يجد بول زومتور بدًّا من أن يطلق حكمًا يبدو متسمًا بنوع من القسوة المضادة للمقولات النقدية التي نقلها يقطين، وغيره من النقاد العرب، عن الإنجازات النقدية الأوروبية، حيث يقول زومتور: "ليس حال المفاهيم التي ينقلها التحليل تواجهنا في دراسة السيرة الشعبية. النصىي، منذ عشرين عامًا، علميًّا في شيء "30.

إلى النص (وهو ما يعنى أنه لا وجود للسيرة الشعبية بعيدًا عن أسلوب القدح المتبادل بـ اللاعلمية، فإننا -قبل الكتابة، أو لا شأن لها بدون الكتابة، فضلاً عن في الحقيقة - لا نستصغر من شأن الدراسات النصية تصور قاصر يرى أن "مفهوم النص" ينحصر في التي قاربت السيرة الشعبية المدونة والمطبوعة طبعات الشكل المكتوب فحسب)، فقد وسموها بتسميات عدة، وهي الدراسات التي اختطت مسلكها المنهجي مختلفة، تحكم فيها غالبًا هاجس المنافحة والمفاخرة استنادًا إلى رؤية السير الشعبية بوصفها نصوصًا والسبجال العقيم (ولم يذكر لنا يقطين أمثلة لهذه سردية ذات بنيات حكائية متميزة ومستقلة تقبل التسميات التي يراها غير علمية!). وهذا ما جعله الخضوع للتحليل السردي، بمعزل عن أي أفق خارج

لكن ما نراه - على نحو مكثف - هو أن هناك فرضيتين متباينتين يحكمان دراسة السيرة الشعبية. الأولى: صُمِّمَت للأنواع الأدبية المكتوبة (والمقصود بها الأدب الذي يبدعه المبدعون الأفسراد)، وتقوم بقياس السير الشعبية المطبوعة عليها (ربما كان ذلك سببًا في عدم الاعتراف بالروايات الشفهية بوصفها تحريفات مخلة بالنص الأصلي). ومن ثم، تقصر هذه الفرضية تطبيقاتها على المقاربة الشكلية للنص، دون القدرة على اختراق السياج النصى للإمساك بدلالة النص في إطاره الثقافي والاجتماعي. والثانية: تطبق أدوات المناهج الاجتماعية لدراسة الأدب على السيرة الشعبية باعتبارها ذات صلة وثيقة بالتاريخ وبالواقع الاجتماعي والثقافي للأمة العربية، وغالبًا ما تنظر إلى الروايات الشفهية بوصفها دليلاً على هذه الصلة، وليس بوصفها نوعًا أدبيًّا له نظامه الجمالي الخاص. إن الانحياز إلى طرف من أطراف الثنائيات الضدية الشمهيرة: الشمكل/المضمون، النص/السياق، المكتوب/المنطوق، الداخل/الخارج، الأصبل/ التنويعات.. إلخ، هو أحد المشكلات الكبرى التي

الذئاب تنسي هند زیتونی، سوریا

إلى الشاعرة الإيرانية شيوا أرسطوني التي انتحرت يوم الأربعاء 7 مايو 2025

وأنتِ تمزِّ قين آخرَ دفترِ من دفاتر الحُبِّ بيدٍ من حَديد وتجهضينَ آخرَ أغنيةِ جارحةٍ من رھك انفخى آهاتِك الحزينة في ناي الوداع عانقي الريح... وقبِّلي القمر! سيغسل بضيائه نجهات روحك الباهتة سترقصين حول خصر الأرض وتبهجين الكون بنورك الجديد سترقصين كما لم ترقصي من قبل \*\*\*

غداً عندما نلتقي في مدرسة الإله سنقفُ في طابورٍ طويل سنلقى قصائدنا المرصَّعة بالخوف والدموع ستهمسين بأذني يا شيوا: هل بإمكان القصيدةِ أن تمحو الذنوب؟ هل ستقودنا الملحمة إلى

شهوة الفراديس؟

وأنتِ تلعقينَ جرحكِ كالذئبة الهرمة وتنظفين فمَكَ من شفاهِ الفامبيرز اتركى ندباتِ قلبك مكشوفةً سيذوَّجا أسيدُ النسيان حطمي مرآة الوجوه الآثمة واهبطى من قطار القسوة للمي رمّادَ حبِّك القديم في زجاجة لترميها في قاع البحر \*\*\* اغتسلي جيداً بوهج الصباح ستخرجُ من جلدكِ رائحةً حبيبك الخائن الخيانة: ملحٌ نرشه فوق الجرح المفتوح كي لا ننسي الذئاتُ تنسى كثراً ولذا تمشط حقول الجسد مرَّتين دون أن تنتبه ودون أن تنظرَ إلى وداعة العينين الدامعتين أو إلى حبَّةِ التوتِ التي تنزف ولا إلى حقول اللافندر التي

تفرش النهد

لكنَّ الشِّعر سيمرُّ أمامنا کر جل غریب كأنَّه لم يضمَّنا لصدره من قبل كأنَّهُ لم يقطف من قلوبنا وردةً الحزن الأخيرة ولم يطلق الرصاصَ على غيوم كآبتنا سيبتسمُ ابتسَّامةً باهتةً ويجرُّ جثث الشعراء بصمت ويختفى. \*\*\*

غداً سننفض التراب عن ذاکر تنا وربّم نرتجف حين يسألنا الر ت

أيها الموتى: هل تتذكرون أسهاء عشيقاتكم سيكون أحدنا خجلاً عندما ينظرُ إلى صفحته الفارغة لأنَّه لم يقترف قبلةً ولا عناقاً ستقرعُ الأجراس، ونرتِّلُ ما تيسَّرَ من الندم ستتفتَّحُ الأزهارُ على أصابع الإله ويلقى القبضَ علينا بمتعةِ صيَّادٍ أجهزَ على

فريسته.

[69] الليبي

من المدهش أن تظل كلمة «الدراما» موضع اختلاف

وتعدد قراءات منذ فجر المسرح الإغريقي وحتى يومنا

هذا، رغم بساطتها الظاهرية وغموض جوهرها في

العمق. فكثيرون يختصرون الدراما في كونها «صراعًا

بين قوى متضادة» ويجعلون من هذا التعريف قاعدة

راسخة لتأويل النصوص المسرحية أو السينمائية أو

حتى السرد الروائي. إلا أن هذا التبسيط، برأيي، يحجب

حقيقة أكبر وأدق: إن جوهر الدراما ليس الصراع بذاته

بقدر ما هو توظيفٌ للغة في إنتاج هذا الصراع وتفكيكه

لو عدنا إلى جذر الدراما في مسرحيات الإغريق، نجد

أن النشأة لم تكن صراعًا بالمعنى المجرد، بل كانت لغة

منطوقة وجوقة تتداول الأبيات والأغانى والتراتيل في

حضرة الطقوس الدينية المرتبطة بالإله ديونيسيوس

إله الخصب والكرمة والفرح والمأساة معًا. فبداية

المسرح تجسدت في ممثل واحد يتبادل الحوار مع

الجوقة. ثم طور ثيسبيس الشكل ليُضاف ممثل ثان،

فثالث، ومع كل إضافة لم يتغير جوهر الفعل الدرامي:

هو كلام وحوار، أي توظيف مباشر للغة بوصفها أداة

إن كلمة «تراجوس» التي اشتُقت منها «تراجيديا» تعني

حرفيًا «أغنية الماعز»، إشارة إلى طقوس التضحية

وارتداء جلود الماعز تكريمًا للإله. أمّا «كوموس» فهي

الأهازيج الصاخبة بعد موسم الحصاد وعصر العنب

احتفالًا بدورة الحياة والموت في أسطورة ديونيسيوس.

ومع ذلك، لم يكن للماعز أو العنب معنى درامى إلا بقدر

ما أنتجت اللغة طقسًا وحكاية وحوارًا على لسان الممثل

الحدث وأداته التعبيرية معًا.

وتوجيهه في الزمن والمكان.

الدراما: توظيف اللغة في الكلام أولًا وأخيرًا

د. إقبال دواس المغربي، ليبيا

### محمد محمود فاید، مصر

حتى المسرح الحديث لم يخرج عن هذا الجوهر: فالدراما — على اختلاف مدارسها من أرسطو إلى برتولت بريخت وستانسلافسكي - تعتمد على حياكة الصراع داخل قالب لغوى وحوارى منظم. وإذا انتقلنا إلى المسرح الصامت، ظاهريًا يبدو خاليًا من «الكلام»، لكن في حقيقته هو امتداد لفكرة أن اللغة تتجاوز المنطوق إلى لغة الجسد والحركة والإ<mark>يماءة والصمت العميق؛ أي</mark> أنها لغة موظفة في الفعل الدرامي، حتى لو خلت من الحروف الصوتية.

إن الفن الدرامي، إذن، لا يُختزل في فكرة الصراع الخام. بل هو قدرة الإنسان على تشكيل هذا الصراع فى لغة حوارية حية — سواء كانت لفظية أو جسدية أو رمزية — تُترجم مخاوفه وأحلامه وتناقضاته في صور وأفعال وكلمات. وهذا هو الفرق الجوهري بين الدراما بوصفها أدبًا حيًّا والملحمة أو الحكاية الشعبية بوصفهما سردًا بسيطًا أقل تفاعلية.

والجوقة. وهكذا تولدت التراجيديا والكوميديا من رحم

الكلمات، لا من رحم الصراع وحده.

ومن هنا، يمكننا أن نجزم أن كل الدراما عبر العصور هي اجتهاد إنساني في ابتكار قوالب لغوية للكشف عن صراعات النفس والمجتمع والطبيعة والألهة والقدر. فهي فن توظيف اللغة - نطقًا أو إيماءً أو صمتًا - لتوليد الفعل وإدارته حتى النهاية.

إن الصراع موجودٌ بين المخلوقات منذ الأزل، لكن الإنسان وحده من جعله مادة فنية بتقنية اللغة. ولذلك فالدراما تظل — في جوهرها — فناً لغوياً قبل أن تكون صراعًا عاريًا.

# الديستوبيا واليوتوبيا العجائبية

الفاسدة، والكلمة في اللغة اليونانية، تعنى: المكان الخبيث. حيث يغيب القانون، وتنتشر الفوضى والاتجاهات السلبية والعنف السياسي والاجتماعي والأفعال غير المسئولة للمجتمعات بعدما تحولت لجموعات ممسوخة متناحرة يحكمها الشر المطلق، فانعدم الخير وانتشر الفقر والجهل والمرض. ولعل "أول من استخدم هذه الكلمة بشكل موثق، كان الفيلسوف جون ستيوارت مل بمجلس العموم البريطاني عام 1868م في معرض شجبه لسياسات الحكومة بالأراضى الايرلندية، قائلا: ربما يكون إفراطا في الإطراء أن يدعوهم المرء طوباويين، بل ينبغي بالأحرى أن يُطلق عليهم ديستوبيين."(1)

بينما يعني مصطلح "يوتوبيا" Utopia ، الثاليات السياسية أو النظريات التي تهدف إلى إبراز وتمجيد الحالة الطبيعية الفطرية للبشر."(2) وذلك، من خلال مدينة فاضلة تطبق القانون وتعظم سلطة العدالة، وترتقى بكرامة وأخلاقيات الإنسان وثقافته وحضارته، من خلال الأساليب المتقدمة، والتعايش السلمي، والمساواة في الحقوق والواجبات، ووضع وتنفيذ خطط التنمية الشاملة و"الاستراتيجيات السياسية التي تراعي إيديولوجية الشعب."(3)

أما "العجائبية"، فمفهوم اقترحه بعض النقاد

يعنى مفهوم "ديستوبيا" Dystopia ، المدينة والأكاديميين العرب، كالناقد العراقى الكبير د/ شجاع العاني، حيث يرى أن القاص حين يأخذ أحداث تاريخية أو واقعية، لا ينقلها على عواهنها بل يغربلها، لينتقى بعض الشخوص أو المكونات، ويظل يحورها، إضافة وحذفا، حتى تلائم رؤيته الإبداعية. وبهذا، يكون قد غربها. لذا، لا يوجد أدب أو فن بدون وجود الغرابة/ الغرائبية، وقد يزيد خياله الجامح، فيخترق السائد ولا يكتفى بالمألوف، بحثا عن أفاق أكثر رحابة، بحيث تساعده في تشكيل ودمج الأحداث والشخوص والأمكنة الغرائبية بالعجائبية.

من ناحية أخرى، اعتاد معظم النقاد تداول مصطلح "الفنتازيا"، باعتبارها "جموح الخيال الإبداعي، وذلك، لإعطاء مدى واسعا للقدرة التعبيرية على حمل دلالات تحتشد في التجربة الإنسانية، ولإحداث الصدمة المتزجة بالمتعة الجمالية لدى المتلقى، حيث يرتبط الخيال بجوهر القصة أو الحكاية. إن كل هذا، يؤديه مصطلحا الغرائبي والعجائبي/ الغرائبية والعجائبية. لذلك، لا توجد ضرورة للتمسك باللفظ الأجنبي، خاصة أن مفهوم "فنتازيا"، لا يتفق مع أبعادها. فالناقد الموضوعي، لا يعنيه الالتزام بحرفية مصطلح، بل الوصول إلى فسحة تفسير وتأويل للعمل الإبداعي في أدوات القاص وأساليبه ورؤيته."(4)

- الليبي [70]

#### 1 -فلسفة اليوتوبيا وأدبها

كان الفيلسوف الإغريقي أفلاطون (-347 427 ق. م) في كتابه "الجمهورية"، محددا سمات الحاكم العادل والمجتمع الفاضل، مرشحا الفلاسفة لإدارتها ورفع الظلم عن أهلها، بحكم اطلاعهم ومعارفهم الواسعة في شؤون الحياة وقضايا واشكاليات المجتمع، إلا أن رؤيته اقتصرت على مدينة أثينا. فضلا عن عدم تحريمه لنظام العبودية السائد حينها، واقتراحه بالتخلص من الأطفال المولودين بعاهات، بتركهم يموتون في العراء! لذا، جاءت جمهوريته ناقصة للكثير من مقومات المجتمع الفاضل. ولأن حلم المدينة الفاضلة قديم قدم المجتمعات البشرية، فقد ظهرت بعض الأعمال التي صورت اليوتوبيا، وخصوصا في عصور الظلام بعدما سادت المتناقضات الاجتماعية والفوارق الطبقية، وفسدت الحياة، نتيجة لطغيان الحكام واستبدادهم بالشعوب. مما دفع الفلاسفة والمفكرين والأدباء لإصدار بعض الأعمال التي بحثوا وصوروا من خلالها، المدينة الفاضلة، بحيث تتلاشى فيها تلك الشرور والتناقضات والصراعات والحروب، باعتبار اليوتوبيا سعي أخلاقي بالدرجة الأولى، هدفه إيجاد الحلول الأنسب للعيش الكريم.

وفي العام 1550م، أبدع توماس مور، روايته "يوتوبيا". فضلا عما أبدعه سانت أوغسطين من أدب اليوتوبيا في "مدينة الرب"، وكامبانيلا في "مدينة الشمس" عام 1623، وفرنسيس بيكون في "أطلنتس الجديدة" عام 1627. ولعل من أهم أفكارها من "الجمهورية" لأفلاطون الذي كان قد فردوس فقده في ماض سحيق وسعيد. وكانت أولى

اقتصر في كتابه، على تقديم رؤية سياسية يمكن أن لعل من أوائل المتحدثون والحالمون بالمدينة الفاضلة، يقوم عليها نظام الحكم في تلك المدينة الأفلاطونية. ومن ثم، غلب على أدب اليوتوبيا، الطابع السياسي الحالم. فلم يأت توماس مور بجديد، وحاول الفلاسفة والشعراء علاج قضايا واشكاليات الواقع، فوصفوا في قصصهم الخرافية، بعض الأمكنة الغرائبية والعجائبية التي لا تتوقف فيها الأشجار عن النمو والإثمار طوال العام. وذلك، بعدما استلهموا حدائق الكينوس Alkinoos الواردة في النشيد السابع من "الأوديسة" لهوميروس. فضلا عن تخيلهم لعصر ذهبي لا وجود فيه للهموم، أو الشيخوخة، أو الاستئثار بالثروات، وفقا لهسيود في ملحمته الأعمال والأيام"، أو الحياة بشكل نموذجي في زمكان لا وجود فيه للجوع والحروب والدمار، بل تتوفر فيه الزروع والأطعمة وفنون العمران والمعمار، طبقا لما وصفه بندراوس في الجزيرة السعيدة الواقعة على أطراف الأرض "بكتابه الذي كان بنفس العنوان.

#### -2 اليوتوبيا العجائبية عربيا

منذ مئات القرون، تحدثت "ملحمة جلجامش" عما أورده الباحث سلفا، من موتيفات اليوتوبيا العجائبية التي استلهمها اليونانيين في نتاجاتهم، حيث كان الأصل في الحكي، هو: "تفكير الإنسان في الحال والمال. ولم يكن السرد في شكله البكر غير الواقعي، سوى صور فكرية منطوقة لصور مفكر فيها مخزونة في العقل. فلما كانت الطبيعة، بجبالها وسماواتها وأراضيها، مسألة غامضة عند الإنسان الأول. لذا، لم يجد وسيلة للتعبير سوى المخيلة. مبتغيا الانتقادات التي وجهت لهذه الأعمال، أنها استمدت الارتقاء بحياته وبلوغ حلمه في فردوس يعوضه عن

صور الارتقاء: توحيد الجسدى بالروحى، والالهى بالبشرى، والطبيعي بالبدائي، والمقدس بالدنيوي. فصار المستحيل، ممكنا، وأصبحت اليوتوبيا متاحة. فلا عجب بعد ذلك أن يطير الحصان والإنسان، وتتكلم الحيوانات والنباتات. ولم تكف المخيلة عن وديستوبيا الأفعال البشرية."(5)

وفي العصور الوسطى، كتب أبو نصر الفارابي (-950 874م) بعض مؤلفاته الفلسفية في هذا الصدد، مثل: "المدينة الفاضلة"، و"تحصيل السعادة". وعلى صعيد القصص والحكايات التراثية، ظهرت بعض الإبداعات ذات الصبغة الطوباوية، حيث تحدثت عن عالم خيالي قُصى، تتحقق فيه أحلام المتقين والصالحين المؤمنين بالعدَّالة والمساواة والخير. وكان من أهمها: حكايات "ألف ليلة وليلة"، و"رسالة الغفران" لأبو العلاء المعرى. ومع ظهور تيار الافتتان بالغريب أو الغرابة Exotisme في القرن 18م، ومع الانتشار الواسع لحكايات وترجمات "الليالي العربية " و"السندباد البحرى"، وما استلهم وأبدع على غرارها من أداب: الرحلات، والبحر، والخيال العلمي، اختلطت الحقائق والخيالات الغرائبية بالقصص العجائبية الساحرة في روايات تصف يوتوبيا البلاد سعيدة. فظهرت: "رحلات جاليفر" (1726) لجوناثان سويفت، و"اكتشاف الجزء الجنوبي من الأرض" (1777) لريستيف دى لا بروتون، و"عشرون ألف فرسخ تحت الماء"، وغيرها. وتحولت بعضها إلى أفلام سينمائية. فضلا عن ظهور

مكتوب لذلك الحلم، وفقا للقضاء والقدر، أن لا يتحقق. خاصة، "إذا نظرنا الأن إلى النماذج الغربية المتقدمة للشعوب في ظل الليبرالية والعولمة، حيث تشكو من تناقضات طبقية حادة بعد انحسار الطبقات الوسطى، ولم تزل الأغلبية في العالم بعيدة عن الحياة السعيدة الحلم باليوتوبيا، إلا بما صدمها من تراجيديا العالم، التي لطالما حلم بها البشر. (6) وعلى الإنسان أن يظل يحلم ويحاول ويعمل، إلى أن يأتي اليوم الذي تصبح فيه قيم العدالة والوفرة والسلام، واقعا حقيقيا، وضامنا للسعادة.

#### 3 - "الليالي" نموذحا

إذا راجعنا البنية العميقة لحكايات "الليالي"، سنكتشف أنها "ليست مجرد تمثيل لمشاهد من الحياة الاجتماعية والسياسية، بل نموذج في نطاق اللغة والتواصل، جعلها جهاز إبداعي سردي تطبيقي تكمن فيه الامكانيات ذات التوجهات المادية والسياسية والاجتماعية والروحية. وأن في كل قصة، يبرز فعل اختير بعناية للتعبير عن فكرة مشروع طموح بحاجة التحقق."(7) بحيث تتضافر الحكايات في وصف المدينة الفاضلة وتبصير المجتمع بالقيم المادية والروحية والأخلاقية التي تقوم عليها، وتوصيل الرسائل الحضارية للجمهور المستهدف، واجتذاب المجتمعات الإنسانية عموما والعربية خصوصا والبغدادية على الأخص، حيث توسلت شهرزاد/ بنت الفضيلة (رمز المثقف الرائد)، بأغرب وأعجب الحكايات.

وبالرغم من امتزاج الكثير من الأشكال والأنواع والأجناس الأدبية، سواء التي عرفها الأدباء إبان إبداع "الليالي" أو التي أبدعها القاص، سابقا زمانه ومكانه الكثير من الروايات التي صورت حلم المدينة الفاضلة. والثقافة الرسمية لبلاده. لدرجة تكاد معها "البنية وبالرغم من أن "أحلام اليوم حقائق الغد"، إلا أنه المعقدة للحكايات أن تكون كالمتاهة التي تفقد المرء

[73] الليبي – - الليبي [ 72]ـ

### الكتابة بوجه مستعار

#### عبد الحكيم كشاد، ليبيا

يقنع حتى يطمئن له، ويوافق الذائقة السائدة. الكلمة النادرة ، بدون زيف نظاراته الملونة. التي لا تمنح حقها إلا إذا خرجت ووصلت إلى قلب لكن هل نجا النص؟ متلق، وهو واثق من قبولها.

> هذا ما فهمته الكاتبات الأوائل منذ القرن التاسع عشر وما بعده، وهن يغيرن اسمائهن الحقيقية في كتابة يمنحن الحبر فيها لقباً ذكورياً، ليس باعتبار التمويه، بقدر مايكون طوق نجاة لهن وسط العقلية السائدة

> "الأخوات برونتي"، و "جورج إليوت" كاسم مستعار للكاتبة البريطانية "مارى أن إيفانز" وغيرهن كثيرات كتبن أولاً ثم خلعن اسمائهن كمن يخلع الجلد، في مجتمع كان لا يؤخذ كتاباتهن على محمل الجد وينظر إلى الكتابة النسائية وقتها على أنها سطحية وعاطفية، مجالها لا يتعدى الرسائل واليوميات، والروايات الخفيفة، فكان على كتابتهن الجادة أن تمر من ضيق الباب إلى رحابة الورق بالاسم المستعار إياه وسيلة

ليس دائما ما تبدأ الكتابات من أول السطر، أحياناً ليقرأ النص، بوصفه نصاً لا امتداداً لجسد في مجتمع تولد من شق صغير في جدار الصمت، من همسة لا جعل من الأنثى الكاتبة حدثاً شياداً ومشكوكاً في تجرؤ أن تصعد إلى العلن باسمها الحقيقي. في الأدب جديته منذ البداية. وهو قناع لم يكن زيفاً، كان كاشفاً لا يكتفى النص أن يكون جميلاً، عليه أن يحمل اسماً في الحقيقة، وهو وحده مكن القارئ أن يرى اللحظة

ربما ظل مربوطاً بحبل خفى، إلى الاسم، فعندما انكشف القناع لم يعد الحديث عن العمل، إنما عن جرأة كاتبته، وهكذا تسربت الهوية من ثقب ليصبح الهامش هو المتن. وربما لم يتغير الأمر حتى اليوم. الاسم يقرأ قبل الكلمة، و"الجندر" يعلق على صدر الكتاب كأنه بطاقة مرور أو بطاقة إدانة، فالنصوص القادمة من الجنوب العالمي أو المكتوبة بأقلام غير مطابقة للمألوف، تخضع لتفتيش سردى صارم تخبر لا في قدرتها على الإبداع ، إنما اجتياز امتحان " التمثيل" وحده القارئ الحقيقي من ينزع تلك الطبقات كتصنيف، ويستمع لصوت، لايعرف مرجعيته، ومصدره ولايهمه أن يعرف. دون أن يضعه في قفص الهوية .

#### 1 - https://handwiki.org/wiki/ Philosophy: Utopia

2 - د. إسماعيل عبد الفتاح عبد الكافى: موسوعة تربية الطفل، كتب عربية، 2005م، المنوفية/ مصر، ص790. 3 - محمد عبد الملك: اليوتوبيا عبر التاريخ، العدد

11290 السبت 7 مارس 2020 الموافق 12 رجب

https://www.alayam.com/Article/ courts-article/415325/Index.html

4 - د. فايز الداية: توظيف العجائبي في السرد القصصي، مجلة الكويت، العدد 325، وزارة الإعلام، الكويت،

5 - د. نادية هناوى: سياقات ومقايسات غير مسبوقة في السرد العربي القديم، مجلة الموروث، العدد 32، ديسمبر 2023، معهد الشارقة للتراث، الشارقة، الإمارات،

6 - محمد عبد الملك: مرجع سابق

ص250.

7 - د. عبد الحميد بورايو: المسار السردي وتنظيم المحتوى في نماذج من ألف ليلة وليلة، دراسة سيميائية في بناء المعنى، رسالة دكتوراه منشورة، وزارة الثقافة، الصندوق الوطني لترقية الفنون والأداب، الجزائر، 2009م، ص28. 8 - مارينا وورنر: السحر الأغرب مشاهد فاتنة من وحى ألف ليلة وليلة، ترجمة: عبلة عودة، ط1، هيئة أبو ظبي للسياحة والثقافة، مشروع كلمة، 2016م، الإمارات العربية المتحدة، ص118.

9 - بو على ياسين: خير الزاد من حكايات شهرزاد، دار المدى للثقافة والنشر، دمشق، الطبعة الأولى، 2010م،

ذاته، وكأن القاص المؤدلج قد صمم "الليالي" بخبث، المراجع لإغراق من يبحر فيها."(8) ، إلا أننا إذا نظرنا لها، من خلال مواضعاتها الثقافية والسياسية، سنتبين أن الأهداف التي أبدعت من أجلها، تتضافر فيها المضامين السياسية، وقدمت في إطار ديني غير مسبوق(9) ، حيث لعب القاص دورا كبيرا في التعبير عن ذلك، من خلال أجناس الأدب الرسمي والشعبي التي تم تضمينها، لتدعيم الغريب والعجيب كمحور دينامي رئيس؛ حيث ظهر الكتاب في النهاية؛ كأحجية كبيرة عميقة وضعت "شهريار" (رمز الحاكم العربي)، أمام مسئولياته كراع يسأله الله عن رعيته سواء في الدنيا أو في الآخرة. وأكثر من هذا، لقد صممت "الليالي" بحيث تجمع الماضي بالحاضر بالستقبل، كي يتعلم ص38. الإنسان من خلال قصص "الأولين والأخرين"، فضائل: "العفة والنقاء والتقوى." و"يعتبر بماضى الأولين"، ويستشرف مستقبل "الأخرين"، ويجمع الحكمة من كليهما، ويدمج الزمنين: الماضي، والمستقبل في الحاضر الأني، ومن ثم ينير الله بصيرته ويؤهله لتلقى نوع غريب من النعم الإلهية العليا التي لا توهب إلا للصالحين والمتقين، وهي الشفافية الزمكانية أو رؤية الماضى والحاضر والمستقبل في نفس الوقت، حيث يمكنه الله من طى الأزمنة الثلاث بما يحدث فيها من أفعال وأحداث، بهدف استخلاص وامتلاك وتطبيق المعايير والقيم الروحية والأخلاقية التي تؤهله للعيش في المدينة الفاضلة التي تخيلها القاص وعبر عنها، موظفا فلسفته وثقافته الموسوعية، بارا بمجتمعاته العربية المقهورة خصوصا، والمجتمعات

الإنسانية المأزومة عموما.



السيارات

أشواقا لاتموت

351 42 95 انتقاء : سواسي الشريف

ذاكرتي لفافة من الماضي الرجل الذي يعيش في ذاكرته يشيخ مبكرًا ليس لأنه يكره المستقبل

تعرفني الأسِرّة من سذاجتي الرجلُ الطفل الذي يحاول أن يقسِّم جسده على الفراش في الصباح فيعيره بالرجل الوحيد عن لون ما ترتدیه هذه الليلة ولا يحبُ الفن ليعرف أسهل طريقة لقلع حمّالة صدر

تعرفني الشوارع من خطواتي الخجولة رجل بلا مصیر یرکض نحوه يحصد مأساة قليلة

بخطواتٍ أقل يتحاشى أن يصطدم بامرأة

في شارع مكتظ الاصطدام بسيارة أقل تكلفة من فعلها مع امرأة حين تصطدم بامرأة لن

تعود سالماً

وربها لن تعود

تعرفني المصاطب برائحة حين أجلس عليها وأدخِّن بل رهنهُ لإنتظاراتٍ لن تأتي

لكي لا يترك فراغًا يعاتبه

وانت تريد التفرد كوشق مصری معتد بذاته أن الوداع في مواقف كل المفاهيم الخاطئة أصبحت انهيارات مؤجلة. يحمل وعودا حقيقية الهواء في الوداع يحمل

أمينة عبدالله/ مصر \*\*\*\*

واقفاً يسند بظله جدار.

جالساً يثبت الأرض بيديه.

نائياً يمسك السقف بعينيه.

الرجل الذي استيقظ ولم يجد بيته.

منال بوشعالة/ ليبيا \*\*\*\*

بينها يتمدد الفراغ داخله

يعرفي الليل من الندوب

الفارس الذي يصاب ولا

الرجل الذي ينتصر في كل

معاركه

ويفتتح بانتصاراته كل

الصباحات

مهند عمر / السودان

\*\*\*\*

نصوص قيد الكتابة

أفهمونا خطأ

أن السجن تاريخ شخصي

نستطيع بعده خيانة

أفكار نا

تضليل جيل جديد

فتاريخك مغسول مسبقا

مجيد

يخسر

ويتوسع

أفهمونا خطأ أن البكاء لا يليق بالاقوياء ان الدموع تقضي على شبابنا حبسناها وجفت أرواحنا

على عودها أفهمونا خطأ

بضرورة تقبل مفاهيم خاطئة لحماية أفكار سابقة التجهيز

أفهمونا خطأ أن الحب يجعلك قطا مستأنسا

[77] الليبي –

أنا رجلٌ ريفي عنيد

بوجهٍ واحد وقلب واحد

أعوام وأنا أتجوّل بين المدن

لم أألفها بعد

يعرفونني أهل المدينة

بصمتي

الرجل الهادئ

والغامض أكثر

الذي لا يقف في طوابير

الشكوي

يعرفنني النساء من

ابتسامتي الفاترة

وأرجلي الخَدِرة

الرجل الذي لا يركض

خلف مؤخرة

ولا تحِرِّك يده تلويحة وداع

رجلٌ لا يربّي الفضول

ليسأل امرأة

### المواقف العبثية

### علي خليفة، مصر

المواقف العبثية هي مواقف لا تخضع للمنطق والعقل، للضيحك.

وكثيرًا ما نرى هذه المواقف العبثية في مسرحيات نرى في مسرحية "بادن بادن التعليمية" لبريشت في كتاب العبث، وأكثر مسرحيات كتاب العبث تقوم على مواقف عبثية تدعو للضحك في ظاهرها، ولكنها في باطنها وعند تعمق دلالاتها نرى أنها تشير إلى كثير من أزمات الإنسان في العصر الحديث، ومنها تفسخ كلما قطعا جزءًا شعر بقدر من التحسن، ويقطعان العلاقات الإنسانية، وعدم قدرة الإنسان على التواصل خلال ذلك يديه وقدميه ورأسه، وهو مشهد عبثى مع أحد؛ ولهذا فإنه ينعكف على نفسه كما نرى في سبق به "بريشت" كتاب مسرح العبث في كتابتهم مسرحية "شريط كراب الأخير" لصمويل بيكيت، مسرحياتهم التي تقوم على مواقف عبثية. وقد يقوم هو بنفسه بعمل سواتر تعزله عن غيره؛ وفي اعتقادي أن "يوجين يونسكو" هو أكثر كتاب لأنه لا يرى جدوى من تواصله مع أحد (كما نرى في مسرح العبث توظيفًا للمشاهد العبثية التي تثير مسرحية "الساكن الجديد" ليونسكو)، والحقيقة أن الضحك في مسرحياته، وكان يهدف من ورائها المواقف العبثية هي أساس الكوميديا في مسرحيات للمعاني التي ذكرتها في بداية هذا المقال. كتاب العبث، ولكننا نرى فيها عناصر كوميديا أخرى، ومن المواقف العبثية في مسرحيات يونسكو أننا نرى مثل الأنماط الكوميدية، كنمط الجارة الفضولية في مسرحيته العبثية الشهيرة "المغنية الصلعاء" الثرثارة التي نراها في مسرحية "الساكن الجديد" زوجين يزوران أسرة إنجليزية، وحين يصلان لبيتها

المسرحيات توظيف المفارقة، والتكرار، وغير ذلك. ويتم فيها حدوث أفعال غريبة تثير الدهشة وتدعو ونرى في بعض المسرحيات لغير كتاب العبث بعض المواقف العبثية في بعض المسرحيات التي كتبوها كما الفاصل الذي عرضه فيها، وفي هذا الفاصل يقوم مهرجان بتقطيع أجزاء من جسد زميل لهما يشعر ببعض الألام في جسده، والغريب في الأمر أنهما

ليونسكو، وكذلك نرى من عناصر الكوميديا في هذه يقول الزوج لزوجته - في موقف غريب -: إنه قد رأها

من قبل، فترد عليه الزوجة: بأنها متأكدة أنها لم تره تتضايق من تكالبهم عليها، وتنتهي المسرحية بقولها من قبل، ويأخذ في سؤالها عدة أسئلة، وتجاوبه عنها، للجمهور: كل الذي رأيتموه خبل. إنها لم تره من قبل.

يتناقش شخصان، ولا يعرضان ما يتناقشان فيه، لخراتيت. ولكن كل واحد منهما يتهم الأخر بأنه لا يفهم قصده ونرى في بعض مسرحيات "أرابال" العبثية بعض أن يتروَّيا؛ حتى يستطيعا عرض حججهما، وبعد ذلك لفترة، وتسأل المرأة الرجل: يشاركهما ذلك الشخص في أنه متهم بأنه لا يفهم من الطريف فعلاً أن نحاول أن نكون طيبين، وإن كنت قصد كل واحد منهما، ثم تدخل عليهما فتاة، ويدعى لا أعرف ما الذي يمكن أن أفعله لأكون طيبة؟! ويوضح

ومن ذلك سؤاله لها عن اسمها والقطار الذي ركبته وأيضًا نرى في مسرحية "الكراسي" ليونسكو ورقم المقعد في ذلك القطار، ونفهم من حوارهما هذا موقفًا عبثيًّا يثير الضحك، ففي هذه المسرحية يستقبل أنهما قد ركبا قطارًا واحدًا وفي مقعدين متجاورين، رجل وزوجته عدة أشخاص وهميين، ويتخيلان أنهم وأنهما يسكنان في شقة واحدة، وعلى الرغم من يجلسون على مقاعد، وينتظر الرجل وزوجته شخصًا اتفاقهما في كل هذا فإن هذه الزوجة تقول لزوجها: سيتحدث عن كفاحهما، وتكون المفاجأة في هذا الموقف العبثي أن الشخص الذي سيتكلم عنهما هو أخرس.

وفي مسرحية "فتاة في سن الزواج" ليونسكو نرى ومن المواقف العبثية التي تدعو للضحك والاندهاش موقفًا آخر عبثيًّا يدعو للضحك، ففي هذه المسرحية أيضًا أننا نرى في مسرحية "الخرتيت" ليونسكو أن يجلس رجل وامرأة مسنان على مقعد بحديقة عامة، الأشخاص المنطقيين والأشخاص الذين يحرصون ويتبادلان الحديث في أمور عادية، ويدير الرجل دفة على الانضباط في حياتهم هم الذين يتحولون سريعًا الحديث، وتوافقه المرأة على كلامه الذي يناقض بعضه لخراتيت؛ لأنهم يريدون أن يفرضوا على الحياة بعضًا أحيانًا، وتتحدث المرأة عن ابنة لها في سن نظامًا لا يتفق معها - حسب اعتقاد يونسكو - في الزواج، وفي نهاية المسرحية يظهر شاب، وتقول المرأة حين أن الأشخاص الفوضويين والبوهيميين في هذه للرجل عن هذا الشاب: إنه ابنتها التي في سن الزواج. المسرحية - مثل: بيرانجيه - يبقون على حالتهم؛ وكذلك نرى موقفًا عبثيًّا يدعو للضحك في مسرحية لأنهم بأسلوبهم البوهيمي هذا في الحياة صاروا "مشهد لأربعة" ليونسكو، ففي بداية هذه السرحية أقرب للخراتيت؛ ولهذا فهم ليسوا بحاجة لأن يتحولوا

ويسىء الحوار، ومن الواضح أنهما لم يكونا يتناقشان للواقف العبثية التي تثير الضحك، وتدعو للتفكير، أساسًا؛ لأنهما عاجزان عن التواصل، مثل باقي ومن ذلك أننا نرى في مسرحية "الناسك" رجلاً الشخصيات في مسرحيات يونسكو، ويدخل شخص وامرأة اعتادا على عمل أفعال الشر، ومنها القتل، ثالث على هذين الشخصين، ويطلب إليهما في البداية ويشعران بالملل من ذلك، فيفكران في أن يكونا طيبين

كل واحد منهم أنه خطيبها، وتسر بذلك في البداية، ثم لها الرجل بعض الأفعال التي لو قاما بها صارا طيبين.

وأعتقد أن "أرابال" يقصد بذلك أن الإنسان - من وجهة نظره - مفطور على الشر، ومن السهل لهذا أن يقوم بالأفعال الشريرة، ويرتكب الجرائم، ولكن من الصعب عليه أن يكون طيباً؛ لأن هذه الطيبة تتنافى مع طىيعتە.

ياطت العراشب رة

أمامه موجود في طاسة الحلاق، ويتصادف أن يكون

الخطاب الذي أخذه ذلك الشاب مرسلاً من فتاة تخبر

خطيبها فيه أنها ستأتي هذا اليوم إلى محطة القطار

في تلك القرية، وتطلب إليه أن ينتظرها عليها، ويطلب

الحلاق والبوسطجي إلى ذلك الشاب أن يذهب لانتظار

هذه الفتاة، ويفعل ذلك، ثم يأتي وهو مصطحب هذه

الفتاة راغبًا في الزواج منها، وترفض في البداية، ثم

وهي مشاهد عبثية متتالية في هذه السرحية تثير

الضحك، وتؤكد أن كل شيء ليس في موضعه، وقد

كتب توفيق الحكيم هذه المسرحية قبل حرب 67

بقليل، وهو ينتقد فيها أوضاعًا عبثية في المجتمع كانت

توافق، وتقام زفة غريبة لهما.

تنذر بحدوث الهزيمة في تلك الحرب.

ونرى في بعض مسرحيات توفيق الحكيم التي اشتهرت بأنها تنتمى لمسرحيات اللامعقول - وتأثر فيها بكتاب مسرح العبث الغربي - بعض مواقف عبثية تثير الضحك. ففي مسرحية "يا طالع الشجرة" لايهتم "بهادر" بزوجته "بهانة" قدر اهتمامه بشجرته، بل إنه يقتل زوجته، ويرغب في أن يدفن جثتها أسفل شجرته؛ ليسمدها بها، فتنتج له ثمارها الغريبة التي يتخيل أنها ستثمرها عند ذلك. وفي مسرحية "رحلة قطار" يتوقف القطار حين اشتبه على سائق القطار ومساعده تحديد لون الإشارة التي تلوح لهما ويستغل ركاب القطار ذلك في الغناء والرقص.

ونرى في مسرحية "كل شيء في محله" لتوفيق الحكيم عدة مواقف عبثية تثير الضحك، فنرى فيها حلاقًا يحلق ذقن زبون أصلع، ويلمح له بأنه سيقطع رأسه التي تشبه البطيخة، فيفر الزبون من أمامه، ولم يكمل له ذلك الحلاق حلاقة النصف الثاني من ذقنه. وأيضًا من المواقف الغريبة في هذه المسرحية أننا نرى الحلاق مع البوسطجي يلعبان لعبة غريبة، ويصر كل واحد منهما على أن يكون الحمار فيها، ومن المواقف الغريبة أيضًا في هذه المسرحية التي تثير الفكاهة أن ذلك البوسطجي يعطى أي شخص يقابله أي خطاب أمامه، وحين جاء إليه شاب يسأل عن خطاب ينتظره، طلب إليه البوسطجي أن يسحب أي خطاب

### رومانسية الأداء وكونيّة الرؤية٠٠

### فضاء الطفولة الشعرية (1)

#### د. رائدة العامري. العراق

يأتي الاهتمام الواسع بنماذج العتبات النصية في أشكال المناهج النقدية الحديثة عبر فكرة التوسع في تحليل النصوص الأدبية، ونقل حراكها الأدبي

#### • العتبة النصية والرؤية الشعرية:

استطاعت المنهجيات الحديثة في الدرس النقدي الحديث تحقيق كشوفات جديدة على صعيد القراءات النقدية للنصوص الإبداعية المختلفة، ومن أهم هذه الأليات التي قدّمتها هذه المناهج الحديثة هي ما اصطلحت عليه القراءات النقدية الحديثة بـ (العتبات النصية)، وعلاقتها الوثيقة بالرؤية الشعرية حيث عُدّت العتبات (واحدة من الأساليب التي يستعين بها المبدعون، في تحميلها شحنات دلالية تمكّن القارئ وتساعده في ولوج عالم النص) 1) ، فتسهم على هذا الأساس في مساعدة الناقد على استيعاب طبقات النص الأدبي، والكشف عن مضمونه المتجسد من خلال دلالاته المتشعبة في خلايا النص؛ وطبيعة الصيغ الفنية والجمالية والثقافية والفكرية التي تعمل على بناء النص من زوايا نظر مختلفة.

إنّ هذه العتبات بوصفها نصوصا موازية للنص الأصلي قد أخذت أشكالا متعددة، وتداخلت مع الرؤية الشعرية في محطات كثيرة من تشكّل هذه الرؤية؛ وهي تمثل شبكة كثيفة من الأنظمة الإشارية والمعرفية التي تنفتح على الرؤية وتغذيها بطاقات جديدة 3) ، على النحو الذي ينتج في نهاية الأمر بتوسيع قاعدة فهم النص وإدراك مراميه والتوصل بقيمه الثقافية

والجمالي إلى طبقات جديدة تضيف لهذه النصوص

معنى جديد لأن هذه العتبات لم تكن تثير القدر الكافى

من (الاهتمام قبل التوسع في مفهوم النص، ولم

يتوسع مفهوم النص إلا بعد أن تم الوعى والتقدّم في

التعرف على مختلف جزئياته وتفاصيله) 2) التي كان

لها دور بارز في تعميق الصورة النصية للنص، بما

تنطوى عليه من دلالات لا يمكن فهم النص إلا من خلال

استكشاف مضامينها ودلالاتها وعلاماتها المختلفة.

ترتبط العتبة الشعرية الناجحة بالرؤية ارتباطا وثيقا ويجعلها تعمل بأعلى درجة من درجات الكفاءة

(يتبع)

والجمالية، لأنها تمثل جزءا أساسيا من أجزاء أساس أن هذا العالم البرى، والنظيف والوديع هو التشكيل الشعر العام في القصيدة، لذا يجب أن تكون في مكانها من حيث قدرتها على التأثير في المناخ الشعرى العام، وتؤدى وظيفتها على أكمل وجه في مساعدة فضاء التشكيل؛ للوصول إلى درجة معقولة من درجات الاكتمال والتماسك النصى في القصيدة، حيث يكون الهدف الأساس للشاعر هو بلوغ هذه المرحلة من مراحل الاكتمال التي يرى فيها قصيدته بشكلها المتكامل، بما يجعله في غاية الطمأنينة والاستقرار الشعري الإبداعي.

ينبغي على هذا الأساس أن لا تكون العتبة - أي عتبة حيّز شعري محدود شكلاً على النحو الآتي: ذات وظيفة تزيينية عابرة يمكن أن تؤثر سلبا على (إلى الأطفال... فضاء التكوين الشعري، والسعي دائما إلى الاقتصاد في وضع العتبات وعدم اللجوء إلى عتبة غير ضرورية نصيا، وهذا الأمر يعتمد على وعي الشاعر وقدرته على إحاطة قصيدته بأعلى مستويات العناية، من أجل التشكيل العام الشعري النصي.

> يهدى الشاعر قاسم حداد ديوانه الأول الموسوم بـ (البشارة) إلى فضاء الطفولة من أجل أن تتشكل رؤيته الشعرية داخل هذا الفضاء، بكل ما في هذا الفضاء كل مكان. من حمولات رومانسية ووجدانية تحيل على مرحلة هي واحدة من أهم مراحل حياة الشاعر، إذ إن الشاعر بطبيعته التكوينية الشاعرية يميل نحو اللجوء إلى عالم الطفولة كي يحصل على أكبر قدر من الطمأنينة، على

الرومانسي في النصوص الشعرية.

يتوجه الإهداء مباشرة (إلى الأطفال) من دون أية وسائط لغوية وصفية أو حالية أو غير ذلك، لأن هذا الدال يتحرك بقيمته اللفظية العارية من النعوت أن تكون العتبات الحاضرة جزءا أصيلا من فضاء والأحوال والتوصيفات بحرية أكبر ليعطى المدلولات القيمة على أكمل وجه، لكن الوصف التالي لحضور (الأطفال) ينفتح على أفق لا حدود له من الطاقة التنويرية الهائلة (بشارة الفجر الأتي)، فمفردة (بشارة) تحمل في طياتها ملامح نورانية تشع ألقا في

العالم المشحون بالألق والبياض والعفوية الحالمة بكل ما هو جميل، وهو عالم يبقى هدفا ومقصدا للكتاب والأدباء يعمل لديهم في فضاء الاستعادة والاسترجاع، لأن الذاكرة تحتفظ بحالات مركزية ومهمة من مرحلة الطفولة لا يمكن أن تغيب ولا تتأثر بعوادى الزمن أبدا، وهذه المفردات هي أهم المفردات التي تكوّن الفضاء

يأتى الإهداء في ديوان (البشارة) كعتبة دالة ذات قيمة تتفاعل مع عنوان الديوان وتستجيب لأفق الرؤية، وتتشكل عتبة الإهداء بلغة موجزة ومركّزة تلتئم في

بشارة الفجر الأتى) 4)

وهي تتسلَّح بالوعد القائم على توقّع الخير والعطاء والنجاح والانتصار والفرح والبهجة في معانيها العامة والخاصة، وكل ما يخضع لهذه المنظومة المتكاملة من المعانى والدلالات التي تضع الصورة الكلامية في

التي يقوم بها البشر في مختلف الأحوال، فهذه اللفظة (الفجر) تمثل نقطة انطلاق الأشياء من الكمون إلى الفعل، ومن الثبات إلى الحركة، ومن السكون إلى الغوص في فضاء العمل والإنتاج.

لا تنتهي عتبة الإهداء في تشكيل وبناء رؤيتها عند هذا الحدّ فحسب؛ بل هي تعبر ذلك نحو النعت (الأتي) لمضاعفة الثقة واليقين بالمنعوت (الفجر)، وتحمل الدلالة النعتية (الأتى) صورة الانفتاح المطلق على حالة التحقق والوجود والمجيء بلا أدنى شك، من أجل أن تستكمل الصورة الإهدائية تشكيلها.

#### هوامش :

دائرة الاحتفال والضوء، والتوجه الضمنى نحو

عالم الطفولة الرومانسي المتشظى على كل المعانى

تتفاعل لفظة (بشارة) في عتبة الإهداء هنا مع اللفظة

العنوانية المعرّفة للديوان (البشارة)؛ وهي تحيل على

وعد الفرح التي تجعل دائرة المعنى الشعرى في

سياق يمتلئ بالدلالة التي تتجه نحو فضاء معين، وهذا

الفضاء يتمركز في السياق الدلالي لمعنى (البشارة) في

صورتها الدلالية القائمة على انفتاح الرؤية إلى أقصى

حدّ ممكن، ومعنى البشارة يحمل في طبقاته المضمرة

كثيرا من القيم التاريخية والأسطورية والحكائية،

ولا بد من استحضار هذه المعانى في تلمّس القيمة

تضاف هذه المفردة الخبرية النكرة (بشارة) في عتبة

الإهداء - بعد أن أخذت من عتبة العنوان كثيراً من

طاقتها الدلالية العامة – إلى مفردة معرفة هي (الفجر)،

بوصفها أهم مفردة في الحياة تحكي قصة انتهاء ليل

وبداية نهار، لأنها تنقل الحياة من حالة الظلام إلى

حالة النور بكل ما في هذا النقل من صور وإجراءات

وأعمال وحراك إنساني وغير ذلك، فهي منعطف

أساسي وجوهري في حركة الحياة من السكون إلى

أقصى درجات الفعل والإنجاز، وهي دال وجودي

ومعنوي وطبيعي مفتوح على إنتاج المعنى بلا توقّف.

فالحياة كلها تبدأ مع بداية الفجر وشروعه بفضاء

الوجود والحضور؛ وتنطلق الدنيا كلها نحو أرض

النهار الواسعة المكتظة بالضوء والنور والانشراح

والبداية، من أجل الانفتاح الكلى على مجمل الفعاليات

التعبيرية لهذه المفردة الشعرية.

والدلالات.

- لقصيدة السير ذاتية، من النص إلى الخطاب، د. (1)خليل شكرى هياس، مجلة الرافد، الإمارات، الشارقة، العدد 3، 2003: 102.
- (2) عتبات (جيرار جينيت من النص إلى المناص)، عبد الحق بلعابد، تقديم: د. سعيد يقطين، الدار العربية للعلوم ناشرون، بيروت، منشورات الاختلاف، الجزائر، ط1، 2008: 14.
- (3) مدخل إلى عتبات النص، دراسة في مقدمات النقد العربي القديم، عبد الرزاق بلال، تقديم إدريس الناقوري، إفريقيا الشرق، المغرب، 2000: 16.
- (4) الأعمال الشعرية، قاسم حداد، الجزء الأول 1، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت - لبنان، ط1، 2000: 35.

[83] الليبي - الليبي [ 82]

#### مدفع رمضان من الاهتمام إلى قائمة التراث والنسيان...

### مدفع على الرف



#### صلاح عبد الستار الشهاوي، مصر

اعتاد الصائمون منذ مطلع الرسالة على أن يرتبط إفطارهم وإمساكهم في أيام شهر رمضان المبارك بأذاني المغرب والفجر؛ حيث يتعالى أذان المغرب كل يوم معلنًا الإفطار وانتهاء يوم من أيام رمضان ويتعالى أذان الفجر معلنًا الإمساك عن الطعام والشراب، الفجر معلنًا الإمساك عن الطعام والشراب، عملاً بقوله تعالى؛ (وكُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ منَ الْخَيْطِ لِلَاَسُود من الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمُواْ الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْل) (البقرة، 187).

ومع اتساع رقعة المجتمع الإسلامي، بدأت تظهر وسائل مساعدة للأذان تنبه الصائمين في رمضان ببدء الإفطار، خاصة ممن يبتعدون عن المساجد ولا يسمعون صوت المؤذن، ففي عدد من الدول والجمهوريات الإسلامية التي خضعت للحكم الشيوعي ردحًا من الزمان مثل يوغسلافيا وروسيا وألبانيا كان إفطار المسلمين في رمضان يتم على دقات الطبول، بعد أن منع الأذان في المساجد.

ورغم كثرة مساجد القاهرة ومأذنها، فقد عرفت هذه المدينة التاريخية مدفع الإفطار في العصر الملوكي وكانت أول مدينة إسلامية تستخدم هذه الوسيلة عند الغروب إيذانًا بالإفطار في رمضان. ولظهور

هذا المدفع في القاهرة قصة طريفة؛ حيث جاء ظهوره

بمحض الصدفة.

أخرى للإمساك.

فقد ظهر مدفع رمضان أول ما ظهر عام 1465هـ/146م في عهد والي مصر "خشقدم" في اليوم السابع عشر من رمضان تحديدًا.

ففي هذا العام تولي سلطنة مصر السلطان – الظاهر أبى سعيد سيف الدين خشقدم الناصري المؤيدي-وكانت العلاقات بين مصر والدولة العثمانية تشوبها العديد من الشوائب. مما جعل السلطان "خشقدم" يعد عدته لمواجهة الخطر العثماني الطامع في ضم مصر إلى الدولة العثمانية وكان من الطبيعى أن يكون من ضمن أسلحته المدافع، والتي راح الجند يجربونها، وجاء انطلاق أول قذيفة متفقًا مع وقت غروب الشمس في يوم 17 رمضان فظن الناس أن ذلك إيذاناً لهم بالإفطار، ففرح الناس فرحًا شديدًا وفي اليوم التالي اجتمع مشايخ الحارات والعلماء والفقهاء، وتوجهوا ليقدموا الشكر للسلطان على استحداث هذه الوسيلة الجديدة، فلما رأى السلطان سرورهم أعجب بذلك وقرر اعتمادها عادة يومية فأمر بإطلاق المدفع عند غروب شمس كل يوم من أيام شهر رمضان إيذانًا بتناول طعام الإفطار. وزاد على طلقة الإفطار طلقة

#### • الحاجة فاطمة:

ويحمل مدفع الإفطار بالقاهرة اسم "الحاجة فاطمة"، وسبب تسميته بهذا الاسم يرجع إلى زوجة الوالي "خوش قدم"، حيث يروى أنه عندما ذهب العلماء والأعيان لمقابلة السلطان لطلب استمرار عمل المدفع في رمضان، لم يجدوه، والتقوا زوجته التي كانت تدعى "الحاجة فاطمة" والتي نقلت طلبهم للسلطان فوافق عليه؛ فأطلق بعض الأهالي اسم "الحاجة فاطمة" عليه؛ فأطلق بعض الأهالي اسم "الحاجة فاطمة" القائمون على تجهيزه وإطلاقه حاليًا بنفس الاسم. وهناك رواية تاريخية أخرى ترجع هذا الاسم إلى ابنة الخديوي إسماعيل حاكم مصر والتي سميت بالحاجة فاطمة نسبة لها. وأن المدفع لم يسم بهذا الاسم إلا في عهد الخديوي إسماعيل.

#### • رواية أخرى:

وهناك رواية أخرى مشهورة عن ظهوره تقول إن والي مصر (محمد علي الكبير) كان قد اشترى عددًا كبيرًا من المدافع الحربية الحديثة في إطار خطته لبناء جيش مصري قوي، وفي يوم من الأيام الرمضانية كانت تجري الاستعدادات لإطلاق أحد هذه المدافع كنوع من التجربة، فانطلق صوت المدفع مدويًا في نفس لحظة غروب الشمس وأذان المغرب، من فوق القلعة الكائنة حاليًا في نفس مكانها في حي مصر القديمة جنوب القاهرة، فتصور الصائمون أن هذا تقليدًا جديدًا، واعتادوا عليه وسألوا الحاكم أن يستمر هذا التقليد خلال شهر رمضان في وقت الإفطار والسحور

- الليبي [84]

اسسداء



فوافق، وتحول إطلاق المدفع بالنخيرة الحية مرتين يوميًّا إلى ظاهرة رمضانية مرتبطة بالمصريين كل عام. رغم كثرة مساجد القاهرة ومأذنها، فقد عرفت هذه المدينة التاريخية مدفع الإفطار في العصر الملوكي وكانت أول مدينة إسلامية تستخدم هذه الوسيلة عند الغروب إيذاناً بالإفطار في رمضان.

#### • الذخيرة الحية:

وقد استمر المدفع يعمل بالنخيرة الحية حتى عام 1859م، ولكن امتداد العمران حول مكان المدفع قرب القلعة، وظهور جيل جديد من المدافع التي تعمل بالذخيرة (الفشنك) غير الحقيقية، أدى إلى الاستغناء عن الذخيرة الحية. كما كانت هناك شكاوى من تأثير النخيرة الحية على مباني القلعة الشهيرة، ولذلك تم نقل المدفع من القلعة إلى نقطة الإطفاء في منطقة

الدرَّاسة القريبة من الأزهر الشريف، ثم نُقل مرة ثالثة إلى منطقة مدينة البعوث قرب جامعة الأزهر.

#### • ستة مدافع:

وقد كان في القاهرة حتى وقت قريب ستة مدافع موزعة على أربعة مواقع: اثنين في القلعة، واثنين في العباسية، وواحد في مصر الجديدة، وأخر في حلوان، وكانت تطلق مرة واحدة من أماكن مختلفة بالقاهرة، حتى يسمعها كل سكانها. ولعمل المدفع تقليد سنوي متبع، ففي اللحظات الأولي التي تعلن فيها دار الإفتاء المصرية عن شهر رمضان، تنتقل المدافع في سيارات المطافئ لتأخذ أماكنها المعروفة، في موكب مهيب من دار الدفاع الجوي إلي قلعة صلاح الدين، ويظل طوال الشهر الكريم محل اهتمام الجميع ينتظرونه وقت الإفطار والسحور.

ولم تكن هذه المدافع تخرج من مكانها إلا في خمس مناسبات، هي: رمضان والمولد النبوي وعيد الأضحى ورأس السنة الهجرية وعيد الثورة، وكان خروجها في هذه المناسبات يتم في احتفال كبير، حيث تحمل على سيارات تشدها الخيول، وكان يراعى دائمًا أن يكون هناك مدفعان في كل من القلعة والعباسية خوفًا من تعطل أحدهما.

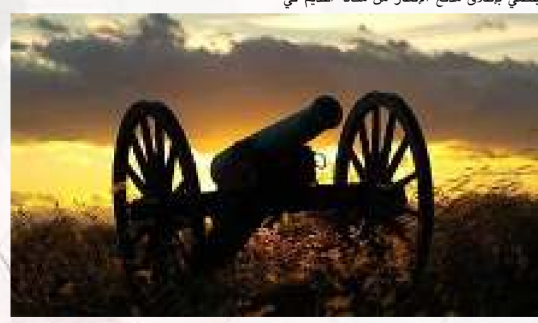
#### • إهمال المدفع: 🥛

أدى توقف المدفع في بعض الأعوام عن الإطلاق بسبب الحروب، وخاصة فترات الحروب العالمية، كما أن النصف الثاني من القرن العشرين لم يحمل للمدفع كرمز رمضاني الكثير من التقدير ففي القاهرة حيث نشأ هذا التقليد. توقف إطلاق المدفع سنوات عديدة في الستينات والسبعينات لأسباب أمنية. وفي عام في الستينات ورار عن وزارة الداخلية المصرية يقضى بإطلاق مدفع الإفطار من مكانه القديم في

قلعة صلاح الدين الأيوبي الأثرية. غير أن الهيئة العامة للأثار اعترضت على ذلك بدعوى أن الطلقات المستمرة تؤدي إلى إحداث اهتزاز عنيف في أساس القلعة وجدرانها. فأمرت وزارة الداخلية بنقل مدفعين من المدافع الثلاثة إلى أحد المرتفعات القريبة من المكان (مدينة البعوث قرب جامعة الأزهر). وأبقيت الثالث أمام القلعة للذكرى.

ونصبت مدافع أخرى في أماكن مختلفة من المحافظات المصرية، ويقوم على خدمة المدفع أربعة من رجال الأمن الذين يُعدُّون البارود كل يوم مرتين لإطلاق المدفع لحظة الإفطار ولحظة الإمساك.

كانت هذه مراحل تطور مدفع رمضان منذ بداية ظهوره حتى دخل الألفية الثالثة عبر وسائل الإعلام الحديثة كالإذاعة والتلفزيون التي لا تزال تحافظ على هذا التقليد الجميل.



- الليبي [86]

طيوب بلد الطيوب طيوب بلد الطيوب

### أريج خطاب بين ماضي السرد وحاضره



أعلنت الدكتورة أريج محمد خ<mark>طاب، أستاذ السرديا</mark>ت <mark>دعمه المعنوي والفكري، كما خصّت الدكتور حسن </mark> التطبيقية بكلية الأداب – جامعة عمر المختار في ليبيا، الأشعلم بامتنانها لدوره في المساعدة على وضع عبر حسابها الشخصي على فيسبوك، عن صدور وترتيب خطة الكتاب، ما ساهم في وضوح بنية العمل كتابها الجديد الموسوم بـ "السرد الع<mark>ربي: بين الماضي وتسلسل أفكاره."</mark> والحاضر"، عن دار النخبة للنشر <mark>والتوزيع.</mark>

> يتناول الكتاب في مجمله تطوّر <mark>السرد العربي في</mark> سياقاته التاريخية والمعرفية، م<mark>نطلقًا من التراث</mark> الحكائي الكلاسيكي وصنولًا إلى أشبكال السرد المعاصر، من رواية وقصة ونصوص سردية هجينة. وقد حرصت المؤلفة <mark>على تق</mark>ديم رؤية ت<mark>حليلية تجمع بين</mark> التأصيل النظرى والمعاينة التطبيقية، مع الاستعانة بنماذج مختارة من المدونة السردية العربية.

> ويأتي هذا الإصدار امتدادًا لجهود د. أريج خطاب الأكاديمية في ميدان السرديات والنقد الأدبي، حيث شكرت عبر منشورها الدكتور صلاح فاضل على

يتضمن الكتاب، بحسب ما ورد في الغلاف الخلفي، قراءة منهجية تنطلق من قضايا الهوية والتاريخ <mark>والذاكرة، وتُعنى بتفكيك أنماط السيرد الشعبي</mark> <mark>والكلاسيك</mark>ي، ومسا<mark>ءلة موقعها في ظل تحو</mark>لات السرد المعاصر. كما يسعى إلى إبراز العلاقة التفاعلية بين الماضي السردي والراهن الروائي، في ضوء أسئلة <mark>الحداثة</mark> وما بعدها.

يُذكر أن هذا العمل يمثل إضافة علمية للمكتبة النقدية العربية، خاصة في سياق الدراسات التي تعيد مساءلة المرجعيات التراثية للسرد العربي ضمن رؤية معاصرة.

# طيوب بلد الطيوب



باتفاق مسبق مع المبدع الكبيررامز النويصري ( مؤسس الموقع الليبي الأشهر والأجمل "بلد الطيوب" ) سوف نشرع بداية من هذا العدد في تخصيص ملف صغير لبعض ما ينشره هذا الموقع كمشروع صغيريربط بين الليبي كمجلة ثقافية وبين بلد الطيوب كموقع رائد.

مشروع متواضع، بين مؤسستين تعشقان الحرف وتبجلان الفكر، وترتقيان بالعقل، دعواتكم بالتوفيق فدعوات الدراوي<mark>ش لا تُرد.</mark>

مجلة الليبي

- **[89]** - الليبي [88] طيوب بلد الطيوب طيوب بلد الطيوب

#### الذكرى الــ17 لرحيل الكا<mark>تب والقاص الليبي عبدالسلام الصادق</mark> أبورقيبة٠٠٠

### قلب طفل



المهدي يوس<mark>ف كاجي</mark>جي، ليبيا

كانت بداية تعارفنا في أواخر ا<mark>لخمسينات من</mark> القرن الماضي، في مدينة سبها <mark>عاصمة ولاية</mark> فزان وقتها. توطدت علاقتنا <mark>بشكل خاص بعد</mark> حادث طریف ظل سرا بیننا <mark>آلی یومنا هذا،</mark> وسأسمح لنفسي بإذاعته الان.

كان يعمل مدرساً، ويقيم بحج<mark>رة في استراحة</mark> مخصصة لإقامة أع<mark>ضاء ا</mark>لمجلس التش<mark>ريعي للولاية.</mark> ذهبت لزيارته بمناسبة انتهاء العام الدراسي وسفره لقضاء العطلة الصيفية مع أسر<mark>ته المق</mark>يمة في طرابلس. فى الحمام الخاص بالاستراحة علقت مر<mark>اة صغيرة</mark> متواضعة، وسوس لى الشيطان بسرقتها، فوسوست له فاتفقنا بعد حوار طويل وشجعنا خلو الاستراحة ضوئية للقطع المكسورة، افزعتنا فقمنا بإهالة كمية من

## عزة المقهور في رسالة ماجستير



عقدت كلية التربية بجامعة مصراتة<mark>، يوم الخميس يتصل بمفهوم "النص المترابط".</mark> الموافق 19 يونيو 2025، منا<mark>قشة علمية لرسالة وتكونت لجنة المناقشة من السادة:</mark> الماجستير المقدمة من الطالبة "وجدان محمد سالم قرمة"، بقسم اللغة العربية – شعبة الأدبيات، وذلك في تمام الساعة 11:00 صباحًا <mark>بمسرح الدكتور (ممتحنًا داخ</mark>ليًا. على فهمى خشيم.

وتأتي الرسالة بعنوان: "قصص عزة المقهور القصيرة خارجيًا. الرقمية بين الكتابة والتلقى: دراسة في نظرية النص المترابط"، وتتناول بالدراسة النقدية أحد أبرز أشكال السرد المعاصر الذي يتكئ على التفاعل الرقمي في إنتاج وتلقي النصوص الأدبية، ضمن سياق نظري

أ. د. حسن أحمد الأشلم – جامعة مصراتة مشرفًا. أ. د. عبدالحميد محمد عامر – جامعة مصراتة

أ. د. إبراهيم رمضان هدية – جامعة المرقب (ممتحنًا

ي<mark>ُشار إلى أن هذه الناقشة تأتي ض</mark>من نشاطات مكتب الدراسات العليا والتدريب بالكلية، بإشراف مباشر من د. عبدالحميد أحمد أبوسلة، عميد الكلية.

من النزلاء نتيجة العطلة الصيفية للمجلس. غلفنا جسم الجريمة بجرائد قديمة وتم نقلها الى منزلنا المجاور. في الصباح، انتشر الخبر عن اختفاء مراة من حمام استراحة المجلس التشريعي، فأعلن مدير المبا<mark>حث ح</mark>الة <mark>الطوارئ،</mark> وتسربت <mark>بعض التحق</mark>يقات مع شهود عيان، أكدوا تواجد المدرس الساكن وصديقه ابن شيخ جامع الولاية في المكا<mark>ن قبل اختفاء المرأة. كان عل</mark>ينا ان نتحرك بسرعة لإخفاء جسم الجريمة. وصلنا بعد مشاورات طويلة ودراسة كل الاحتمالات الى قرار تكسيرها الى قطع صغيرة، وإخفائها في بئر الماء المجاور لبيتنا. في الصباح وعند شروق الشمس اصدر البئر انعكاسات

- الليبي 90 -

الرمال تكفى لردم البئر وظلت المشكلة تؤرقنا لفترة

حملنا السر معاً، وعشنا هاجس احتمال القبض علينا لفترة طويلة، مما أعطى علاقتنا نوعاً من الحميمية. إنّ من القواعد الفريدة لعائلة سيدى الحاج الصادق أبورقيبة، انك عندما ترتبط بصداقة لأى فرد منها، تعنى انك صديق للجميع، لذ<mark>ا ست</mark>شرع لك الأبواب، لتكون عضواً وزائراً دائماً لبيتهم العامر في زنقة الخروبة بمنطقة شارع الزاوية بمدينة طرابلس. وللعلم كان أبناء الحاج الصادق "ما شاء الله" اكثر من مجموع أصابع اليدين معا.

أخذت الايام دورتها، وتحولت هوياتنا المتشابهة في القراءة والكتابة الى الاحتراف، سلك هو طريق الصحافة وكتابة القصة القصيرة، ولكن من خلال العمل الحكومي، وكان قدري الاعلام الخ<mark>اص. كنا</mark> نلتقى بلا موعد في "دار بورقيبة" في زنقة الخروبة، وكان كل منا يتابع الأخر عبر ما ينشر على صفحات الجرائد. كان مقلاً في كتابته القصة القصيرة، ولكنه كان متمكناً من أدواته، فجاءت قصصه تصويراً نادراً للموروث الشعبى. اذكر له قصة "العرصة طاحت" والعنوان أخذ من الحوار على لسان أرملة مكلومة فقدت زوجها وتصف حالتها بعد رحيله بانهيار العمود الأساسي المقام عليه البناء "العرصة".

باعدت بيننا الأيام، وجرت مياه كثيرة فيما تحت الجسور، سنوات طويلة مضت لم نلتق فيها. أغلقت الجرائد الخاصة وهاجرت بحثاً عن لقمة العيش، وسافر هو بعيداً إلى أمريكا اللاتينية ملحقاً اعلامياً فاجتاحت رياح التغيير كل شييء، اتسعت مدينة طرابلس، زحف العمران على المساحات الخضراء عبدالسلام الصادق أبورقيبة.

انتصبت الأعمدة الخرسانية في شكل بيوت سكنية معظمها عشوائي التخطيط، لم تعد المدينة تلك المدينة التي عرفناها، والشيء الوحيد الذي لم يتغير بالنسبة لى وعرفت طريقى إليه بيسر وسهولة هو بيت عم<mark>نا</mark> سيدى ال<mark>صا</mark>دق أبورقيبة" في زنقة الخروبة وساكنه الذي رفض كل العروض المغرية بالرحيل وظل متمسكاً، به وهو عبد السلام أبورقيبة.

بمناسبة انعقاد معرض القاهرة الدولي للكتاب التقينا، فطلب منى عنوان "محمد زيدان"، صديق مصرى مشترك، في الحي الشعبي "ميت عقبة"، وفي مقهى ببلدى كان اللقاء، تبادلا الشتائم خفيفة الظل، قال له محمد زيدان: غريبة يا عبدالسلام بعد كل هذه السنوات لم تكبر، "سه قاعد عيل"، تعبير لفت نظرى لحقيقة لم أدركها، عن احساس غريب أنني كلما التقيت مع عبدالسلام أبورقيبة أشعر أن الزمن قد توقف، نعم، لقد زحف الشيب على الرأس، ونالت التجاعيد من الوجه، ولكن ضحكته الجهورية وتعليقاته اللاذعة وذاكرته دقيقة الاسترجاع، ظلت كما هي، وقلب الطفل لديه لم تستطع الشيخوخة أن تنال منه. في صبانا كنا نعجب معاً بالشاعر "أحمد عب<mark>دال</mark>عطي حجازي"، ديوانه "مدينة بلا قلب" قرأناه وحفظناه معاً، وعندما وصلنى خبر رحيل عبدالسلام الصادق أبور<mark>قيبة تذكرت أبيات شع</mark>ر من الديوان تقول:

يا ويله من لم يحب/ كل الزمان حول قلبه شتاء/ لكن دربنا طويل/ وربما جزناه أشهراً وأشهراً معا لكننا يوما سنرفع الشراع/ كل الى سبيل/ فطهروا بالحب ساعة الوداع.

وبكل الحب الذي سكن قلبك الطفل دائماً، وداعاً

## محاضرة مجمع اللغة العربية حول (الأمثال بين التأصيل اللغوي والاستنباط الفقهي.



متابعة وتصوير: مهند سليمان

نظّم مجمع اللغة العربية بطرابلس صباح يوم السبت 14 يونيو الجاري محاضرة علمية جديدة في إطار برنامجه الثقافي والعلمي حملت عنوان "الأمثال بين التأصيل اللغوي والاستنباط الفقهي"، ألقاها الدكتور سالم عمران شعيب، الأستاذ المحاضر بكلية الشريعة بالجامعة الأسمرية الإسلامية مسلاتة، وذلك بقاعة المحاضرات بمقر المجمع، بحضور نخبة من المهتمين والباحثين. تولى إدارة وتقديم المحاضرة الدكتور عبد الله محمد الزيات، عضو المكتب التنفيذي بالمجمع.

[93] الليبي – - الليبي [ 92]

#### جذور المثل في اللغة العربية.

استهل الدكتور شعيب مداخلته بالإشارة إلى الجذور اللغوية للمثل في العربية، منوهًا إلى تعدد تصريفاته وتنوع دلالاته في النص القرآني، مستعرضًا جهود المفسرين في هذا الباب، وعلى رأسهم الإمام ابن جرير الطبري، الذي وصفه ب"إمام المفسرين" واعتبره مرجعًا أساسيًا في تفسير ألفاظ القرآن، ومنها لفظ "للثل" في مختلف صيغه.

وأوضىح شعيب أن المثل في اللغة يعبر عن الشبه في سياق الوص<mark>ف، و14</mark> مرة بصيغة "كمثل".

والمماثلة، مستشهدًا بأقوال لغويين ومفسرين، وتطرق إلى إحصائيات دقيقة تبين ورود كلمة "مثل" ومشتقاتها في القرآن الكريم 180 مرة، حيث جاءت في <mark>86 م</mark>وضعًا بمعنى التشبيه أو النظير، وفي 80 موضعًا بمعنى المساواة التامة، فيما وردت 21 مرة

#### خصائص الأمثال:

فيما عرج الدكتور شعيب على البعد الفقهي والاستنباطي للأمثال القرآنية، مستعرضًا ما أورده العلماء في هذا السي<mark>اق، وخ</mark>صوصًا الإمام الزركشي في كتابه "البرهان"، حيث أ<mark>شار إلى</mark> أن للأمثال في القرآن وظائف متعددة منها: الوعظ والتذكير، والزجر، والاعتبار، وتقرير المفاهيم، وترسيخ الحقائق، وبيان الفروق بين المدعى والمحق، وإيضاح تفاوت الأجر والثواب والعقاب.

كما أكد شعيب أن المثل في القرآن الكريم ليس مجرد أداة بلاغية، بل يُعد وسيلة تربوية وتعليمية ذات أبعاد عقلية وروحية، تسهم في تكوين الوعي الشرعي والفكري لدى المتلقي، وتساعد في استجلاء المعاني العميقة للن<mark>ص ال</mark>قرآني.

واختتمت المحاضرة بنقاش مفتوح بين الدكتور المحاضر والحضور، حيث طُرحت أسئلة وتعقيبات متنوعة حول إمكانات تفعيل الأمثال القرآنية في الخطاب المعاصر، وسبل إعادة توظيفها في المناهج التعليمية والوعظية.

الجدير بالذكر أن هذه المحاضرة تجيء في سياق جهود مجمع اللغة العربية لإثراء الحوار العلمي وإعادة الاعتبار للغة والبيان في فهم النصوص الشرعية، ضمن موسمه الثقافي الذي يشهد مشاركة نخبة من الأساتذة والباحثين من داخل ليبيا وخارج.

### هيفي وإمبراطورية النساء



أصدرت الكاتبة ومختصة علم <mark>الاجتماع <sup>ال</sup>هيفي عم</mark>ر ياسين" الطبعة الأولى من كتاب<mark>ه "ململاني" الصراع</mark> لهذا <mark>العام. والكتاب بحث سوسيولوجي بعنوان "قصة</mark> إمبراطورية ا<mark>لنساء" ل</mark>لكاتب "دلشا<mark>د كاواني". وقد</mark> قُدَّم البحث إلى جامعة سوران في <mark>الفترة من 2021</mark> إلى 2022.

الكتاب مرجع دراسىي في علم ا<mark>لاجتماع، يتكون</mark> من ثلاثة أجزاء رئيسية وثمانية أجزاء فرعية. وقد استُخدم في البحث اثنان وعشرو<mark>ن كتابًا، وأربع</mark> دراسات، ومصدر ا<mark>ن ثقاف</mark>يان، وإحدى <mark>عشرة مقالة،</mark> وموقعًا إلكترونيً.

يشير الكتاب إلى أن الصراع بين الذكورة والأنوثة يكمن فى القصة القصيرة <sup>"</sup>إمبراطور<mark>ية النساء"</mark> للكاتب دلشاد كاواني. هذه القصة مليئة بالأحداث والسرد عن الصراع بين الأنوثة والذكورة. تعيش

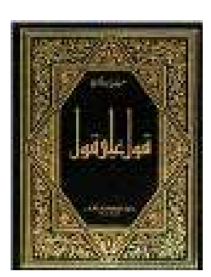
النسباء والرجال في السلطة صبراعًا، في اتجاه سلبي مليء بالعقد النفسية، وفي الأحداث المتتالية فى القصة، يسعون للانتقام. وفيما يتعلق بثورات وانتفاضات النساء، تنعكس أنواع عديدة من الصراع بين النساء والرجال في "إمبراطورية النساء"، بما <mark>في ذلك</mark> الصراع النفسي والاجتماعي.

أكدت "هيفي عمر ياسين"، مؤلفة الكتاب، أ<mark>ن الأدب</mark> لعب دورًا مهمًا في تنظيم علم الاجتماع والتحقيق فيه، أ وخاصة في مجموع<mark>ة قصص "رأيت منعطف الموت"</mark> وقصة "إمبرا<mark>طورية النساء". صدر ك</mark>تاب "رأيت منعطف الموت<mark>" في عام 1993</mark>، ويتألف من 23 قصة، وهو القصة الثامنة في كتاب "دلشاد كاواني". يُعد الكتاب أول عمل لهيفي ياسين، وقد جذب انتباه الباحثين والقراء الأكراد من الوسط العلمي والأدبي

[95] الليبي - الليبي 94 - كاريكاتير







منذ أكثر من خمسين عاماً مضت، أبدع الاستاذ الكبير «حسن الكرمي» في برنامج إذاعي كانت تبثه إذاعة لندن آنذاك بعنوان « قول على قول» .. كنا صغاراً نتعلم أبجدية المعرفة ونحن ندمن الاستماع إلي هذا البرنامج القيم بمادته الرائعة حد الذهول .

والآن، يسعدنا أن نواصل تقديم فقرات من هذا البرنامج بعد أن تكرم صاحبه وجمع مادته الاذاعية في مجلدات عددها 12 مجلد . . أصبح كتاباً بدأنا مع ثروته النفيسة من أعوام في مجلة الليبي ، وها نحن نواصل متعة المعرفة مصحوبة هذه المرة بمقدمة ثابتة تجيب على أسئلة الكثيرين بخصوص سبب اختيارنا لسبيكة ذهب اسمها «قول على قول» .

السؤال ، من الدائل و في أي مناب: :

الم ياتبك والأنباء تنبي عا لافت لبون بني زياد محد ابراهيم علموا - النجر

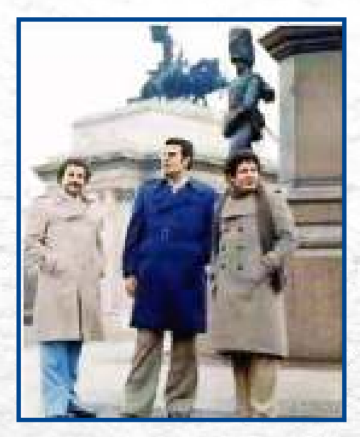
實

#### قیس بن زم*ی*ر

الجنواب. هذا البيت الشاعر الجامل تيس بن زُخع المنتبس. وفي بعض الروابات ( ألم يشكنك ) . وفي حسله نكته إحرابية ، فإن ( ألم يشكنك ) . وفي حسله نكته إحرابية ، فإن ( لم ) تجنوع النساع المندارع ، ولذلك كان يجب على الشاعر أن يقول ، ( ألم يأتيك ) فقال ، ألم يأتيك . وتعليل ذلك أن الشاعر العنبر الفعل المندارع بأنه بالتيك بضم الباد على الأصل ، ثم لمنا أدخل ( لم ) على هذا الفعل تجزم الباد طبعيت ما كنة ، فقال ، ( ألم يأتيك ) .

[97] الليبي –

### أيام زمان

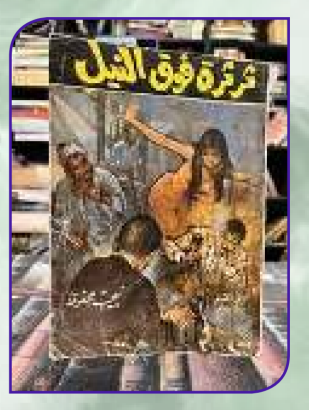


رموز ليبية تدعو إلى الفخر والاعتزاز: صاحب العدسة المبدعة فتحي العريبي. وصاحب الصوت المهيب عبد الفتاح الوسيع، وصاحب الريشة المسحورة محمد ازواوة. احياناً مجرد ذكر الاسم يجعل معنوياتك في السماء.

( الصورة عن صفحة بنغازي وهلها. على الفيس بوك)

### قبل أن

### نفترق ..



ضحك لاعتزازه الساذج الجذاب بنفسه. ورنا

شيء غامض ساحر في الاجابة أضحكه طويلاً

اليه ملياً ثم سأل:

\_ الصحة والعافية.

، وعاد يسأل:

ـ أووووه .

\_ما أهم شيء في الدنيا؟

\_متى عشقت امراة آخر مرة؟

\_متى خدمت في العوامة؟

\_منذ جيء بها إلى مرساها.

ـ متى كان ذلك؟

ـ أوووه.

\_ وصاحبها الأول هو صاحبها اليوم؟

ـ تتابع عليها كثيرون.

ـ عملك، هل يعجبك؟

أجاب بزهو:

- أنا العوامة، لأني أنا الحبال والفناطيس. وإذا سهوت عما يجب لحظة غرقت، وجرفها التيار.

## وطن الثقافة وثقافة الوطن معلم الليبر



شهرية ثقافية تصدر عن مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب السنة السابعة العدد 77 / صايو 2025



كَارِيْنَ ﴿ الْمُنْ عِنْ الثَّارِينَ ﴾