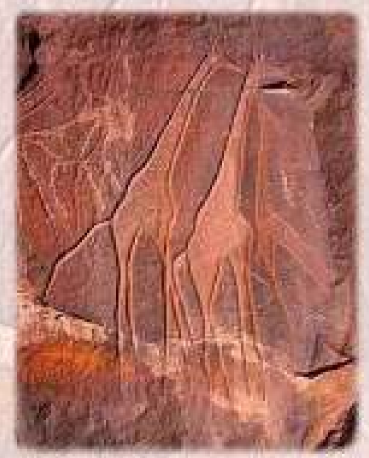


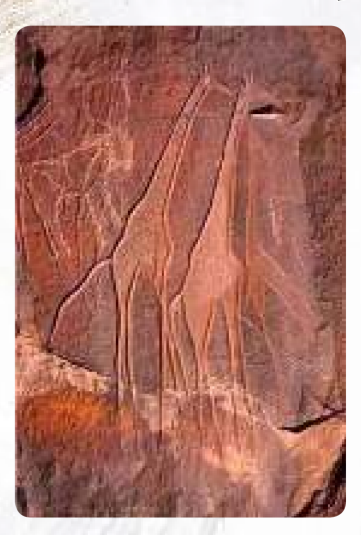
شهرية ثقافية تصدر عن مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب السابعة العدد 77 / مايو 2025



كالمنافق المنافق المنا



## الغلاف ..



نقش حجري في وادي متخندوش في فزان جنوب ليبيا ويبدو من النقوش الكثيرة فيه أنه كان مستوطنة بشرية منذ أكثر من 12 ألف سنة، أهدتنا متحفاً طبيعياً للفن الصخري.



شهرية ثقافية تصدرعن مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب الليبي

رئيس مجلس الإدارة:

خالد مفتاح الشيخي رئيس التحرير

الصديق بودوارة المغربي Editor in Chief Alsadiq Bwdwart

مدير التحرير

أ. سارة الشريف

#### مراسلون:

فراس حج محمد، فلسطين. سعيد بوعيطت، المغرب. سماح بنی داود . تونس. علاء الدين فوتنزى . الهند.

#### شؤون إدارية ومالية

عبد الناصر مفتاح حسين محمد سليمان الصالحين صلاح سعيد احميدة

خدمات عامت رمضان عبد الونيس

حسين راضي

الإخراج الفني محمد حسن الخضر

#### العنوان في ليبيا

مدينة البيضاء - الطريق الدائري الغربي

#### عناوين البريد الإلكتروني

- libyanmagazine@gmail.com
- info@libyanmagazine.com
- Ads@libyanmagazine.com
- http://libyanmagazine.com

#### شروط النشرية مجلة الليبي

توجه المقالات إلى رئيس تحرير المجلة أو مدير التحرير تكتب المقالات باللغة العربية، وترسل على البريد الالكتروني في صورة ملف وورد word، مرفقة بما يلى:

- سيرة ذاتية للمؤلف أو المترجم .
- في حالة المقالات المترجمة يُرفق النص الأصلى.
- يُفضَّل أن تكون المقالات مدعمةً بصور عالية الجودة، مع ذكر
  - الموضوعات التي لا تُنشر لا تُعاد إلى أصحابها .
- يحق للمجلة حذف أو تعديل أو إضافة أي فقرة من المقالة، تماشياً مع سياستها التحريرية .
- الخرائط التي تنشر في المجلة هي مجرد خرائط توضيحية لا تُعتبر مرجعاً للحدود الدولية .
- 7. لا يجوز إعادة النشر بأية وسيلة لأي مادة نشرتها مجلة الليبي بدايةً من عددها الأول، وحتى تاريخه، بدون موافقة خطية من رئيس التحرير، وإلا اعتبر ذلك خرقاً لقانون الملكية الفكرية.

المواد المنشورة تعبّر عن آراء كتابها، ولا تعبّر بالضرورة عن رأي المجلة، ويتحمل كاتب المقال وحده جميع التبعات المترتبة على مقالته.



#### محتويات العدد

(ص 96) مصافحت

(ص 97) قول على قول

كاريكاتير

من هنا وهناك

قبل أن نفترق

بخور الآلهت

شــــــؤون عالمية

(ص 54) مجلّة «الإصلاح» نحو عامها

( ص 43 ) الملائكة لا تحيا طويلاً

(ص 49) الفلسطينيات (ص 52) آهة تقطر دماً

(ص 54) حلووقاتل

الخامس والخمسين

(ص 45) أول انطولوجيا للشاعرات

شــــــؤون عالميت

كتبوا ذات يوم ..

ترحـــال

(ص 59) الإغريق في برقة

#### السنة الساىعة العدد 77 محتويات العدد مايو 2025



#### افتتاحية رئيس التحرير

( ص 8 ) التاريخ الطبيعي للفساد (1)



#### شــــــؤون لىبىت

- ( ص 13 ) سيرة الحصاد.
- وعيد العمال المزعوم.





- ( ص 70 ) هل تفكر الحواس؟
- ( ص 75 ) المضمر في «بيت النعاس» (1)
- (ص 79) أكثر من متاهة لكائن وحيد
- - (ص 85) ليطمئنّ قلبي
- ( ص 88 ) ماذا لو اختفى الرجال من العالم لمدّة شهر؟



- (ص 64) التي أبهرت العالم
- ( ص 66 ) باب البيت القديم
- - (ص 80) جنة النص
- (ص 82) «اوركسترا تعزف لحنا صامتا»
- (2) صراع الأجناس والمناهج (2)
  - ( ص 95 ) ماغوطيات (3)

#### الاشتراكات

(ص98)

\* قيمة الاشتراك السنوى داخل ليبيا 96 دينار ليبي \* خارج ليبيا 36 دولار أمريكي أو ما يعادلها بالعملات الأخرى مضافا اليها أجور البريد الجوي \* ترسل قيمة الاشتراك بموجب حوالة مصرفية أو شيك بإسم مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب الليبي على عنوان المجلة.

#### ثمن النسخة

هِ داخل ليبيا 8 دينار ليبي للنسخة الواحدة وما يعادلها بالعملات الأخرى في باقي دول العالم



ترجمات ( ص 63 ) أشخاص

إبداعيات



مجدي أنور / مصر



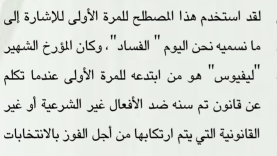
سامية بادي/ ليبيا

حسب ميثولوجيا السومريين العظام، لقد أعطى لقد استخدم هذا المصطلح للمرة الأولى للإشارة إلى "أنكى" الناس كل شيء تقريباً، لكن الاسطورة لم ما نسميه نحن اليوم" الفساد"، وكان المؤرخ الشهير تذكر أبداً إنه أعطاهم الفساد، فمن أين خرجت هذه "ليفيوس" هو من ابتدعه للمرة الأولى عندما تكلم الدواب الكريهة؟ وأي بذرة ملعونة حملت جنينها عن قانون تم سنه ضد الأفعال غير الشرعية أو غير

> أعتقد أنه سؤال كبير يبحث عن إجابته منذ آلاف السنين بمنصب معين. دون أن يجد الجواب، لكن صحراء التيه الشاسعة هذه لن تمنعنا من استمرار المحاولة، لعل نوراً يتراءى لنا في نهاية النفق، ولو بمحض الصدفة أو بسخرية قدر متو اطيء مع ما تبقى من الحقيقة.

### • أمبيتوز ( ambitus )

أصل هذه الكلمة أنها من نتاج ثقافة روما القديمة، روما التي أبدعت حضارتها الزاهية، ولكن من قال أن للحضارة وجها واحداً يتوهج فقط بالنور؟ ثم وجوه أخرى مظلمة وكئيبة ولا يليق بالحضارة أن تظهر بها ولو طال بها الغياب.



لقد أسقطت روما قرطاجة إلى الأبد، حدث ذلك عام 146 ق.م، ونتيجة لهذا الانتصار الهائل تدفقت شاسعة، وسيطرت على طرق تجارية جديدة كانت مغلقة أمامها من قبل، لقد امتلأت خزائن الاثرياء، وأصبح كل شيء متاحاً بيعه وشراءه، من العقارات والمزارع، حتى الذمم والمواقف، مروراً بالشرف وحزمة القيم التي اعتادها منطق البشر، إن روما تبيع الأن وتشتري كل شيء، فهل يمكن أن نتصور بيئة أكثر خصوبة من هذه لينمو فيها الفساد؟

# التاريخ الطبيعي للفساد (1)



### بقلم : رئيس التحرير

أعطاني أبي " أنكي" النواميس المقدسة أعطاني الكتابة.. أعطاني فن عمل الحب.. أعطاني الكلام.. أعطاني فن الغناء..

أعطاني العائلة ملتمة الشمل...

أعطاني إضرام النار..

أعطاني إطفاء النار..

أعطاني فن الحنان..

أعطاني الاذن المعفية..

أعطاني الانتباه..

أعطاني ملكة الانتباه..

أعطاني إبهاج القلب..

أعطاني تكويم الجمر.. أعطاني فن السلطان..

أعطاني فن النجاح.. أعطاني الموسيقي.. أعطاني الكهانة.. أعطاني التعازيم.. أعطاني الحانة المقدسة.. أعطاني.. أعطاني الحقيقة.

( من أسطورة إنانا وإنكى السومرية. 4000 سنة من تاريخ كتابة هذه الافتتاحية.)

[9] الليبي –

افتتاحية رئيس التحرير افتتاحية رئيس التحرير



مياه النيل طوال سبع سنوات في أيامي.

إن الحبوب نادرة، وكل فرد اصبح سارقاً

لجاره. ويريد الناس أن يركضوا ولكنهم

لا يستطيعون. الأطفال يبكون، والشبان

يترنحون كالشيوخ، فقد تحطمت نفوسهم،

وأيديهم تظل على صدورهم. ومجلس كبار

البلاط مقفر. والخزائن فتحت، ولكنها لا

تحتوي على شيء سوى الهواء. لقد نفذ كل

الجوع هنا يفتح باباً للفساد عندما يصبح كل فرد

سارقاً لجاره، إن الفساد يولد الأن، لكنه كائن غير

مألوف، لا ثوابت لديه، ولا إحساس يمكن أن يردعه

ثمة قصة معبرة تصور لنا مدى ما يمكن أن يصل إليه

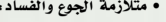
الفاسد إذا ما تعلق الأمر بشهوة الفساد كونه موضوعاً

مستقلاً بذاته مكتفياً بمواصفاته وشخصيته، إن

عن تناول المزيد من الثروة.

• فساد الماليك مثلاً:

شيء.))



الفساد هذه العبارة: (( في البدء كان الجوع))، مختلفة، فهناك الجوع المتأصل للثراء، وهناك الجوع الشرس للسلطة، وهذاك الجوع المرضى للمظاهر، الجوع الطبيعي الذي ينتج عن خواء المعدة قبل كل

هذا الجوع الأصل يمكن أن نقرأ عنه من مصدر بعيد سیباد"، و "هنری غونال"، وقد تم اکتشافها علی التالى: (( إنني أنوح من أعلى عرشي المرتفع،

المرة جيوش فساد مالى وإدارى لا سابقة له. فهاهو كما في المقولة الشيهيرة: (( في البدء كانت "ماريوس" يُتهم بإدخال عبيد إلى الانتخابات ليدلوا الكلمة))، يمكن أن نكتب وبكل ثقة إذا تحدثنا عن بأصواتهم في صالحه، (العبيد لم يكونوا أصلاً ضمن ومن البديهي أن نعرف أن الجوع هذا أنواع طبقة المواطنين. فلا يحق لهم التصويت )، فيما يكتب مؤرخ شهير آخر هو "سالوست" عن رشاوي هائلة تم دفعها لأعضاء مجلس الشيوخ الروماني من قبل وهناك الجوع الخسيس لشهوة الاستيلاء وتوحش "بوغرطة" أحد قادة الشمال الافريقى، مما ساهم فى تغيير موقف روما الرسمى تجاهه من الرفض إلى الاستحواذ، بطبيعة الحال هناك الجوع الأصل، ذلك

بسبب البؤس الشامل الذي شاء ألا تأتي



إن روما تشهد اجتياح جيوش مختلفة لها، لكنها هذه • متلازمة الجوع والفساد؛

بطبيعة الحال، اخترت "روما" لا لأنها وحيدة مثالها شيء.

جداً يعود إلى مسلة الجوع التي كتب عنها "ميشال مستوى أول شملال للنيل، وقد كتب عليها النص

عهد دولة الماليك البحرية في مصر (1250 ـ 1382م) ، يشهد أن أحد التجار الكبار في مصر أنذاك يسافر إلى مدينة "قوص" في صعيد مصر ليستلم بضاعة له وصلته من الهند، فما كان من ابنه الذي كان يدعى "نور الدين" إلا أن أشاع خبر وفاة أبيه بين الناس، بل أنه أقام مجلس عزاء له، واستقبل المعزين باكياً متحسراً على والده الفقيد، ثم اتجه إلى السلطان وقام برشوته بمبلغ 50 ألف دينار حتى يمكنه من السيطرة على أموال أبيه باعتبارها ميراثاً حلالاً له، فكان له ما أراد.

إن السلطان الذي تورط في رشوة رخيصة كهذه لا يمكن أن ينتج ضمن منظومة حكمه وزراء يعرفون معنى الشرف ولو على سبيل المزاح، حتى أن التاريخ  $^{''}$ يحدثنا عن وزير كان اسمه  $^{''}$ الأسعد بن صاعد يبدو أنه تغول وأفرط وتجاوز في موضوع الرشاوي والاستحواذ على المال العام والنيل من حقوق الفقراء

- الليبي [10]-

القبول، بل والتأييد أيضاً.

في موضوع الفسياد، بل لأنها كانت أعظم منتجة

للقوانين في تاريخ العالم القديم، لكن كل هذ السطوة

لم تمنع الفساد من التسلل والاستحواذ على مقاليد

الأمور في بلد ينمو فيه الأباطرة حتى على أرصفة

الشوارع. لكن الأمر لا يتعلق بروما فقط، فهل ثمة من

حتى أن العامة والمساكين كانوا يرددون بحقه أبياتاً من الشعر تغني عن ذكر التفاصيل وتوفر على المحققين ألاف الصفحات من محاضر الضبط والاستدلال، لقد كانوا ينشدون في أماسيهم الفقيرة هذه الأبيات:

لعن الله صاعداً/ وأباه فصاعداً وبنيه فنازلاً/ واحداً ثم واحداً.

### • للفساد وجوه أخرى:

ولكن، ماذا لو أراد الفاسد أن يحتفل؟ هل هناك ضمير يمكن أن يشده إلى الوراء قليلاً، وأن يهمس له بصوت لا يكاد يسمع: أيها الفاسد، ترفق، كن وسطاً في فرحتك، فهناك حزن كبير في وجوه الناس.

التاريخ لا يخبرنا بذلك، فليس من ضمير ليهمس، وليست من أذن لتسمع ما يهمس به الضمير، إن التاريخ يخبرنا على سبيل المثال عن زواج المأمون من ابنة وزيره عام 825 م. عندما تم إفراغ ألف لؤلؤة ذوات حجم كبير من طبق ذهبي على رأس الزوجين اللذين كانا واقفين على حصيرة من ذهب مزينة باللؤلؤ والياقوت.

إن مشهداً لامعاً مثل هذا المشهد، يبدو متوحشاً في تغوله على بيت المال، شرساً في تجاهله لمشاعر المعدمين، لكنه لن يشغلنا على أن نقرأ عن مريض نفسي أخر كان اسمه الوزير ابن الفرات، وأنه لم يكن بمنأى عن عقلية التغول في البذخ عندما أنفق 30 ألف دينار على ستائر قصره من أموال الدولة كما كان يشتري المسك والكافور بمبلغ 10 ألاف دينار كل سنة.

إن هذه العقلية المعنة في الفساد هي التي قادت مصائر الناس فيما بعد، وفي العصر العباسي



الثاني حيث خلافة المقتدر والراضي والمتقي إلى حيث تفشت السرقة بين فقراء الناس، وهيمن الجوع على مقاديرهم، وأكل البعض من جثث الموتى هرباً من الموت جوعاً، وسماءت الأمور حتى أصبح للماء ثمن يعجز المعدم عن دفعه، في هذه السنين العجاف كان الفاسدون وكأنهم يعيشون في كوكب آخر، لقد كانوا يؤكدون متلازمة مرضية في عقولهم، وهي أنهم أصحاب حق في الشبع من كل شيء، بينما غيرهم أهل باطل في كل شيء.

لقد كان المتوكل (يجعله البعض بداية للعصر العباسي الأول) الثاني، والبعض الآخر نهاية للعصر العباسي الأول) ينفق على المطابخ 200 ألف دينار، وعلى الثلج 2 مليون درهم، وعلى الفرش 100 ألف دينار، وعلى الكسوة 300 ألف دينار، وعلى الطيب 100 ألف دينار، وعلى خزائن الشرب مليون درهم بينما اشترى الخليفة المعتضد جارية اسمها "شريفة" بـ 30 ألف درهم، وبيعت جارية اسمها "عنان" بـ 200 ألف درهم، وبيعت جارية اسمها "عنان" بـ 200 ألف

إن للفساد تاريخ طويل، حجارته الجوع، وجدرانه البذخ، وأساسه مرضى نفسيون يعتقدون أنهم بالمال وحده يمكن أن يصبحوا بشراً يستحقون الحياة.

(يتبع)

# سيرة الحصاد



أحمد يوسف عقيلة، ليبيا

كانت الأسرة الليبية تعتمد في أكلها على الحبوب ( القمح والشعير ) الذي تُنتجه بالزراعة التقليدي، وذلك بالحرث على المدواب، وهي زراعة تعتمد على المطر، فالحصاد من أهم المواسم إن لم يكن أهمها. يبدأ موسم الحصاد "الْحَصيْدة" في شهر "مايو" من كل عام، وفي المناطق الجبلية يتأخر قليلاً بسبب برودة الطقس التي تؤخر نضج الزرع.

### أدوات ال<mark>حصاد:</mark>

يبدأ تجهيز أدوات الحصاد قبل الموسم وهي: المناجل.

الْحَمَادية: لضم السنابل، وهي وعاء منسوج أو تُخاط من عدّة جوالات (شوالات)، وتُحمَل على الحمار، وقد تُستعمل الشبكة للضم وتُحمل على الجمل.

- الوَلاَي: هو الذي يلي الزَّرْع، ويقتطع منه قطعاً للحَصَّادة، كلَّ قطعة تُسَمَّى "خَرْجة".
- الْجَحَاش؛ وهو الذي يحصد في الطرف اللَّقابل للوَلاَّي .
- صَدْر الْخَرْجة: هو الْحَصّاد، أو مجموعة الْحَصّادة الموجودون بين الوّلاّي والْجَحّاش.
- الْخُرْجِة: قطعة من الزّرع يقطعها الوَلاّي، سُمّيت خُرْجة لأنّ الحَصّاد يُخرجها عن بقيّة الزّرْع .
- الْقَبْضة: مقدار ما تحمله قَبْضة اليد من السنابل.
- الغَمْر: مجموعة من قَبضات السنابل توضع متعاكِسة حتى يسهل حَمْلها .
- الْحِلَة: هي تَجميع السنابل في القَصْلَى بكميّة أكبر من الغمْر، وجمعها: احْلَل .

- الليبي [ 12]

- الْقَصْلَى: هي ما تبَقّى من أُصول السنابل في الحقل بعد حصدها، جَمْعها: قصالي، في اللسان: "قصل": (القَصْل القَطْع والقَصَيل: ما اقْتُصل من الزرع، والقَصْلة: الطائفة الْمُقتصلة
- التلْقيط أو اللقاط: هو لَقْط السنابل التي تسقط منفردة أو تنفصل عن الساق الحامل لها، يقولون في المثل الشعبي: (( فلان حصيدته ما فيها شِي الْقاط)) للشخص الْمُرتَب الذي لا يُهمل أموره .
- الكَرْكَفَة: هي الحصاد باليد مباشرة دون استعمال المنجل، وذلك حين يشتد الحرّ وتكون السنابل سهلة الكُسْر .
- الرُغُاطُة: حين يعجز صاحب الزَّرْع عن حصاده يجتمع جيرانه وأقاربه والمحيطون به عموماً ليُعاونوه على الحصاد، فيحصدون معه يوماً كاملاً، وذلك من باب التكافل الذي فرضته طبيعة الحياة.
- الْضَّمَّام: هو الذي يقوم بحمل الحُمَّادية أو الشبكة الملوءة بالسنابل إلى القاعة.
- خَرْجة باركْلُو: هي آخر خَرْجة في الزّرْع ، أي قبل انتهاء الحصاد، ويبدو أنّها (( بارك له )) أي اجعل فيه البركة، وحُرّفت قليلاً بسبب القافية في الترجيز: (( هَدْي خَرْجِة باركْلُو ،، عَيْش وسَمْن امْغَيْر اكْلُوا ))
- من أغاني الحصاد ( الترجيز ): والترجيز هو الأغاني المصاحبة للعمل وفي نسق المناسبة:

تَمَّت تلْتَفَّ ،، من ضَ<mark>رْبِ الكَف</mark>ّ تزُعْزَع ،، وتنُوْض اقْزَع جَبّت عَ السُّوْرِ ،، اللي محجور قال الوَلاّي ،، تعالَي جاي

اللي يَوْلَى ،، جابك حَولا صَدْر الْخُرْجة ،، مَوْعَر دَرْجه اضْرب والْقط ،، في اللي تسقط. يًا طُرّادي ،، لَك مِن غادي يا طُرّادي ،، لَك بضْمادي

بات عَلَي زِقْل ،، من ضَرْب العِقْل (عَلَي زقّل: على جنب) قال الْحَصّاد ،، نا لك بضْماد

جَتْ تسننَدْ ،، لامِسًا حَدْ ( الْقُصود هذا الْخَرْجة )

رُوْجِي والرَوْج ،، أَرْقاباً عُوْج

الدُارارُوْج ،، يا رُوْساً عُوْج

اقْعد يا غمر ،، هَنا وانْطمر

تُمُّن الغُمار ،، في الغَوْط أَسْطار زَرْع النَّتُوف ،، ما مَلاَّ كُوْف

زَرْع البيّار ،، تُمّا لي عار

جابُوها جَيْب، اقْلال العَيْب

يا زَرْع الشُّوْك ،، هَلَك فا تَوْك

عَيْطات العَصْرِ،، خَلَنّه قَصْر

عَيْطات العَصْرِ ،، خَلَنَّه قَصْلِ

يا قَشِّ اقْشَيْش ،، في راسَك عَيْش منَّك مْحَتُورِ ،، غَدا وفطُور

لَوْلاد السَّمْرِ ،، قَبْضِتِّم غَمْر

بُو قَبْضة غمر،، مخالِب نمر سُلم ارْجالك، فَضُوا بالك

يا ظهري وايْدي ،، من تهْويْدي كنْت اعْوَيْل ،، عَدِّي قَيِّل

عام داپِر،، یا ابْرك الْطاپِر

( اَخر رجّازة في الحصاد. )

- بعد الانتهاء من عملية الحصاد تبدأ مرحلة درس الحبوب .
- الْمُجْرَن: هو كدس أو كوم السنابل حصيلة الحصاد وتوضّع على صفاة (وهي قاع صخري تُسَمّى القاعَة ال وذلك لتسهيل دَرْس السنابل.
- الدّرِيْحة: هي طَرْح الْجْرَن على القاعة على شكل دائرة بحيث تتمكن الخيل من الدوران فوقها. الْمدار: مجموعة الخيول التي تدُور فوق
- الْحَبّاسة: هي الفرس التي على اليسار، أي داخل المدار وسُمّيت حَبّاسة لأنّها تدور في أضيق دائرة كأنها محبوسة، أو هي التي تحبس الخيل فوق المُجرن لأنّ الحبل الموصول بها في يد <mark>ال</mark>دَّرَاس، وقد <mark>يست</mark>عملون حماراً <mark>لوظيفة الْحَبَّاسة</mark> بسبب قصره وتناسبه مع الدوران الضّيِّق.
- اللَّوَّاحَة: الفَّرُس التي على اليمين، أي في طرَف المدار م<mark>ن الخ</mark>ارِج، قالوا <mark>في ا</mark>لمثل الشعبي: (( اللي ما يحْبِس يلُوح )).
- مدار بُو وَجْهَيْن: إذا كان الْجْرَن كبيراً يُرْبَط فُوقه مداران، وتكون بينهما مسافة كافية، وغالباً ما يكون المداران من الإبل، لأنّ حركتها أبطأ مما يجعل حركة المدارين تسير بسلاسة دون اصطدام.

- الرّوْنَج: هو النّوْرَج، وهو أداة مُفَلّطَحة مُسَنّنة من الأسفل، تجرها الخيل ويقف فوقها الدّرّاس و مهمته<mark>ا تس</mark>ريع عملية الد<mark>ّرْس</mark>.
- التّدْراي: بعد الانتهاء من عملية دّرْس الحبوب تبدأ عملية التذرية وهي التصفية بالمذاري، و"المذارى" جَمْع "مذْرى<mark>َ"</mark> وهي شَوكة <mark>معد</mark>نية ثلاثية أو رباعية الأسنان ولها مقبض خشبي، يقولون في التعبير الشعبي: ((حط المذاري عَ التّبْن ))، أي: لا تتدخّل.
- الْعَوْن: هي الرّيْح، وسُمّيت بذلك تفاؤلاً ولأنّها تُعين الذّراي على فَرْز الحبوب من التّبْن، والتعبير الشعبي: (( راقد ريْح )) مأخود من هنا، فبعد درس الحبوب وعند مرحلة التصفية يحتاج الدارس إلى الرّيْح من أجل التّذرية ، فإذا كانت الرّيْح "راقدة"، أي "خامدة" فإنّ الدارس لا يستطيع القيام بعملية التّذْرية والتصفية فيقال: (( فلان راقد ريْح ))، ثُمّ توسعت دلالة التعبير فأصبحت تعنى: الفَقْر و العَجْز .. إلخ .
- الغَيْزة: بعد المرحلة الأولى من التذرية وفصل التّبْن تبْقَى بعض أعواد التبن الكبيرة التي لا تحملها الرّيْح كذلك بعض السنابل المتكسّرة، فيطرحونها من جديد وتدور فوقها الخيل مرّة أخرى هذا ما يُسَمّى "الغَيْرة "
- الفرّاحَة: هي الغصن الذي يكنسون به القاعة، أو يُنَقُّون به الحبوب وسُميت الفرّاحة المن الفَرَح و<mark>من باب التفاؤل ، كذلك تسم</mark>ية روث الخُيل الذي يسقط على الدريخة (( تُمْر )).

الليبي 14 ـــ

العرْمَة: هي الغَلّة المُصَفّاة المُكدّسة بعد الدّرْس،

و"عَرَّم" في اللهجة: كُدَّسَ، في الصّحاح

واللسان: "عرم": (( العَرَمُ والعَرَمةُ : الكُدْس

• القرْفة: ما تبُقّى من السنابل التي لَم تُدْرَس

والحبوب التي <mark>لُم</mark> تنفصل عنها قشورها وهي

تُستَعمل عَلَفاً للحيوانات. قالوا في المثل الشعبي:

(( كلِّ قاعَة لَّها قرْفة )) للتدليل على أن لا أحد أو لا

• عَلُوق الْمدار: الخيول التي تُستخدَم في عملية

الدّراس ( المدار) تُسْفَى أوّلاً ثُم تُمنَح بعض العَلَف

قد يصل إلى مَيْزورة شعير بحسب كميّة الغَلّة.

الْكاييل: تُستعمل عدّة مكاييل لكَيْل الغَلّة من عدّة

أحجام وهي: (( الْمَيْزُورَة )) من المعدن أسطوانيّة

<mark>ال</mark>شكل جَمعها: <mark>((م</mark>وازير)) ، ((<mark>القاو</mark>يْطة )) <mark>مكيال</mark>

صغير يُعادل لتراً تقريباً إذا قيْس بالسوائل،

((الكَيْلة)) مقدار ست موازير ، (( المُكْيَل )) مقدار

الْمُرْطَة : عُصَا رقيقة ، غالباً ما تكون ذات حواف

كاللوحة ومهمّتها جعل مكيال الْميْزورة أكثر دقّة،

وذلك بملء الميزورة بالغَلّة حتّى تتجاوز حوافّها

ثُمّ يَمْسحونها بِالْرْطَة فيقولون: (( مَيْزورة

مَمْروطة)) ثُم استُعملت كلمة ((مَمْروطة)) للتعبير

عن الامتلاء بصفة عامة ، وأُصْل الْمُرْط الإزالة ،

كإزالة الرّيْش عن جسد الطائر كما جاء في لسان

العرب (( فالْرُط )) هو إزالة الغلّة الزائدة عن

مقدار الميزورة، ويقولون: (( مَرَّطه )) إذا ضربه

ثلث كُيْلة أي ((ميزورتان)).

الذي جُمعَ بعدما ديْسَ )).

قبيلة تخلو من <mark>العيو</mark>ب.

- البَركة استبدال الأرقام بالكلمات أثناء كيل الغَلّة فالشوال يتسع عادة لست موازير، وشوال بوخَطٌ يتسع لثمان ، والغرارة تتسع لتسع فتكون الأعداد من واحد إلى تسعة كالتالى: ( 1 بَرَكة  $\frac{5}{2}$ ،  $\frac{2}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$   $\frac{3}{2}$ غَمْسة ، 6 خَيْرُك وزدْته ، 7 شَبعة ، 8 تمانى ، 9 نَسْعَدو)، أو الواحد: واحد الله، والاثنان: لا ثاني معاه .
- ضُمّة القَشّة: هي أخر مرحلة في الموسم، حيث تُنْقَل الغَلَّة والتَّبْن لتخزينها في الكاف وقد تُخَرِّن الغَلَّة في المطاميْر، و "المطامير" جَمْع مَطْمورة، وهي حُفرة كبيرة أقرب إلى شكل القُمْع ، تُفْرَش بالتّبْن وتُبَطّن به من الداخل، توضع فيها الغَلّة وتُرْدَم بالتّراب أي (تُطْمَر)، وقد سُمّيت "ضمّة القَشَّة" في الشَّعر الشعبي بذلك لأنَّها كانت آخر ما يُقال في الأفراح، أي بعد كل ألوان الشعر الشعبي الأخرى بما في ذلك غناوي العَلَم، فيطلبون من أخر الشعراء قائلين: ((ضمّ لنا القَشَّة )).

## من ترجين الدراس:

أُوّل ما تبادَيْنا ،، عَلَيْ محمّد صَلّيْنا يا حَمْرا راه ،، يَوْم امْجاراة حَيْلِ ادْراسه ،، عَ الْحَبّاسة خُلِيْه حَساء ،، جيْرك م الدّاء.

### بالع<mark>صا</mark> وأ<mark>صلها ال</mark>ضرب بالمرطة.

- خُيْرَك وزدته: من باب التفاؤل أيضاً وإحلال

## الفنان حسن عريبي٠٠

## علم الفن المبتهج



هليل البيجو، ليبيا

ياروح الفن المبتهج

### حفّت أنغامك بالمهج

حياك البارئ ماابتهلوا

#### عجل بالنصر وبالفرج

نعم نحن الأن في روضة خزامية كلها طيب وجمال وألق يغري النفوس بالسياحة في عوالمه ومداه، إننا فى روضة تفوح إشراقاً وإبداعاً؛ إنها روضة الفن الأصيل والنغم الأثير، إننا حقاً في حضرة الوجد والإشبراق والإبداع، إننا نطق في فضاء واسبع، ونتنسم ريّا الياسمين والقرنفل ونصافح السماحة والكرم بكف فناننا الكبير "حسن عريبي". وهذا الفنان الإنسيان الذي حظيتُ بالتعرف إليه وظفرتُ بمصلحة الطيران المدني، وقد كان مشبعاً بروح الفن

بلقائه ونعمتُ بالتوا<mark>صل معه على الرغم من بعد</mark> السنين وتفاوت المسافة. وكان تواضع الفنان الجم يتيح حواراً متكافئاً وصحبة متجانسة، وكنت أساله عن الفن ورموزه في بلادنا؛ وكان يجيبني في كل مرة بما يفتح بين يدى آفاقاً أخرى للسؤال، وأكثر ما كان يحدثني عن المشهد الفني في مدينة بنغازي؛ حيث قضي أجمل سنوات عمره، وفيها أودع أحلى الذكريات، ومنها كان اختياره لرفيقة الدرب وشريكة العمر؛ التي اقترن بها عام 1968. أي بعد رجوعه إلى مدينة طرابلس بمدة أربع سنوات حيث نزل الفنان "حسن عريبي" مدينة بنغازي أول ما نزلها عام 1957 موظفاً

الليبي 16

شؤون ليبيــــة

عازفاً على آلة العود، عالماً بالمقامات الموسيقية، مؤدياً الليبي، وقد كان الفنان عريبي منشغلاً بنشر الثقافة للتواشيح والأذكار الصوفية.. ويقول رحمه الله: ((إننى نشأتُ في بيئة دينية وفنية، وتعلمتُ من جدى ومن أبى المدائح والأذكار والمألوف.))، وقد مكث الفنان الأستاذ "حسن عريبي" في بنغازي مدة سبع سنوات كانت حافلة بالفن والاكتشاف والتأسيس عامرة بالحب والإخلاص والعطاء، مكسوة بالتقدير والاحترام، وخلال هذه المدة يقول الفنان "حسن عريبي" إنه تعرّف على جل أهل بنغازي من الأوساط الأدبية والفنية، وكذلك السياسية، وكان كثيراً ما يقول إنه ليس هناك بيت في بنغازي إلا وقد دعيت إليه واستضفت فيه. وقد مكث الفنان عريبي في مدينة بنغازي حتى عام 1964 حيث عاد إلى طرابلس بعد تعيينه رئيساً لقسم الموسيقي.

ولكن هذه المرة في مهمة اجتماعية ومصلحة عاطفية، حيث تزوج وقفل راجعاً إلى مدينة طرابلس، وخلال مدة سبع سنوات قضاها فناننا الكبير بمدينة بنغازى تحقق للأغنية الليبية منجز حقيقى حرى بالفخر والإكبار؛ حيث تعرف الفنان عريبي في الشهور الثالوث الفنى الرائع السيد بومدين، على الشعالية، الفنان. وحسن عريبي، وانطلقت بواكير روائع الغناء الإذاعي ولم يقتصر دور الفنان "عريبي" على اكتشاف

المسيقية وتعليم أصولها واكتشاف المواهب وإقناعها بالالتحاق بمجال الغناء والموسيقا بالإذاعة الليبية وقد بذل في سبيل ذلك جهداً كبيراً وأظهر اهتماماً جاداً أسفر عن حركة فنية حقيقية.

ومما حدثني به الفنان المعروف الأستاذ "يوسف

العالم" صباحب أجمل الألحان في تاريخ الأغنية الليبية أنه تعلم مبادئ العزف على ألة العود على يدى الفنان "حسن عريبي" الذي لم يبخل عليه بالنصح والرعاية، ومازال المشهد الفني ببلادنا يزخر بأسماء العديد من الفنانين الكبار الذي كان اكتشافهم وصقل مواهبهم على يدى "حسن عريبي"؛ مثل الفنان ذائع الصيت "محمد صدقى"، الذي تبناه وقدم له أروع الألحان ابتداءً من "كيف نوصفك للناس وانت بع<mark>د أربع سنوات رجع فناننا الكبير إلى مدي</mark>نة بنغازى؛ عالى" التى بلغت شهرتها الآفاق، ومروراً بأغان أخرى <mark>-</mark> كثيرة مثل "يا نايمين الليل وأنا واعى "للشاعر "عبد ربه الغناي" شمعة ودمعة"، و"يا عين ديري عزم في فرقاهم" وأسماء أخرى لها حضورها وإسهامها الكبير في مشهدنا الفني مثل "عادل عبدالمجيد، محمد حسن، إبراهيم فهمى. وغيرهم، ويذكر الفنان القدير الأولى من عام 1957 إلى اثنين من أهم الأسماء "محمد مختار" صاحب أغنية "ليش دمعتك" أنه عند في تاريخ الأغنية الليبية، وهما "السيد بومدين" حضوره للإذاعة عام 1958 قدمه الفنان المعروف وعلى الشعالية"، وكان يقول إن رموز الأغنية الليبية عازف الاكرديون الشهير "سليمان بن زبلح" إلى ثلاثة: (محمد سليم، والسيد بومدين، وعلى الشعالية) "حسن عريبي"، ويقول الفنان "محمد مختار" عن وبافتتاح الإذاعة في بنغازي عام 1958 التحم ذلك اللقاء إنه كان مبهراً وإيجابياً تجلت فيه روح



المواهب وتدريبهم وصقلهم؛ بل كان يقوم بوضع فناننا الراحل، تفتخر به مكتبتنا الإذاعية، ومن أعماله الرائدة في مجال الأغنية؛ إعداده لأوبريت ألحان الالحان الجميلة لأشبهر المطربين من داخل ليبيا وخارجها، فقد غنى له الفنان الكبير "على الشعالية": خالدة بمشاركة مجموعة كبيرة من أهم الأصبوات "مازال شاغلني". من كلمات "أنور الهوني"، وقدّم الغنائية ببلادن<mark>ا، ثم أوبريت البادية، ناهيك عن القطع</mark> ألحاناً جميلة لكلمات كتبها الفنان السيد يومدين وغنت الموسيقية السياحرة، لعل أشبهرها "ليالي ليبيا". له المطربة المعروفة "نازك" قصيدة "التقينا"، وغنى له ومازلتُ أذكره وهو يحدثني عن أغذية "م القلب والا الفنان "محمد غازي" موشح "طرّز الريحان"، وغنت العين أصل الغية" التي كتبها الفنان السيد بومدين، له المطربة "نازك" أيضاً أغنيته "في غلطتك سامحتك" وكيف أنه معجب بهذا العمل الغنائي، وكيف أنه أضاف تلك الأغنية الرائعة التي استمع إليها الناس أول مرة إليه برولاً كتب هو كلماته؛ التي تقول: "من قلبي والا بصوت فناننا "عريبي" ونالت شهرة واسعة، ومازال م العين... سريب الزين... تره قولولي الحب منين"، صداها يتردد في وجداننا ويبقى إلى ما شاء الله. وأذكر أيضاً حديثه لي عن فنان حقيقي وملحن يصفه وغنت له أيضا الفنانة "سعاد محمد" أغنية "الحب"، بالعبقري، هو الفنان سالم بشون؛ الذي كان معجباً والفنانة "ليلي مطر" أغنية "عشرين قمرة والعيون به جداً ويأسف كثيراً لضياع أغلب اسهاماته في سهارة" في لحن هو من أجمل الألحان وأعذبها، كما تاريخ الأغنية الليبية، ويقول إن له من المألوف أعمالاً قدم الفنان "حسن عريبي" للفنانة التونسية "نعمة" رائعة على أن مدينة بنغازي لم تشتهر بغناء المألوف؛ أغنية "وافي معاى اقداره"، وغير ذلك كثير قدمه ولكن حسن عريبي يؤكد أن الزوايا المعروفة والطرق

شؤون ليبيــــة

الصوفية كانت لها تواشيح وأذكار ومألوف، ويخص الفنان "سالم بشون" الذي كان معروفاً بهذا اللون من الغناء أكثر من غيره. ومن الفنان حسن عريبي عرفت أن الفنان "سالم بشون" هو الذي صاغ لحن الأغنية الوطنية المشهورة: "هذه الأرض هي العرض لنا" التي غنّاها المطرب الكبير "محمد صدقي".

### حسن عريبي عربياً:

كانت لي فرصة ثمينة يوم أن كنت مشرفاً عاماً للحفل التكريمي الذي أقامه مجلس الثقافة العام للفنان الراحل، وذلك أنني تشرفت بصحبة مجموعة من أهل الموسيقا والفن في المجمع العربي للموسيقا وعلي رأسهم الدكتورة رتيبة الحفني رئيس المجمع التي قالت عن الفنان الراحل (ننعى بمزيد من الحزن وعميق الأسى واللوعة، الفنان الكبير، والزميل العزيز، حسن عريبي، الذي يعتبر من أهم رموز الموسيقى العربية، وأحد مؤسسي المجمع العربي للموسيقى، التابع والممعة الدول العربية، فقد شارك في عديد من المحافل والمهرجانات العربية والدولية، فترك بصماته على كل انجازات هذا المجمع منذ إنشائه.

ليس من الغريب أن يهتم الفقيد "حسن عريبي" بالموشحات والمألوف والغناء الديني، فقد كانت نشأته دينية وفنية. تعلم تلاوة القرآن الكريم وهو في السابعة من عمره، كما أخذ عن الوالد والجد المقامات والمألوف فأبدع فيها، مما لفت إليه الأنظار، نعم لقد كان تواقاً إلى التغيير. وكان يرفض التغرب ويقول بالحرف الواحد: "أيماني بفن الموسيقى الشرقية، لأنني أرفض التغرب. وأحب أن أكون عربياً، انطلق بالحرف



العربي، وأتغنى بالنغم العربي. وأدعو كذلك الأجيال القادمة للحفاظ على الموسيقى العربية.

ومما قاله الموسيقار "يوسف العالم" في ذلك الحفل:
"حسن عريبي كان يحمل قلباً كالحليب طيباً وكريماً
واستاذاً عظيماً في مجاله وله اسلوب خاص في
التلحين وكذلك له سابقه في تلحين الأوبريت في ليبيا".
وبالفعل لقد كان الفنان الراحل علي مدى نصف قرن
من الزمن موسيقياً من الطراز الفريد، ليس علي
مستوي ليبيا فقط بل علي مستوي الوطن العربي فهو
من مؤسسي مجمع الموسيقا وايضاً من مؤسسي
مهرجان "تستور" للمألوف والموشحات والموسيقا.
وهو الذي حاز علي التراتيب الأولي في كل المحافل
الفنية التي شارك فيها بفرقته، وهو صاحب الألحان
الليبية الخالدة التي أسهمت في تشكيل الوجدان الفني

# حضارة هون الرائعة



متابعة، هند علي الهوني، ليبيا

يحدثنا الكاتب والمؤرخ الأستاذ عبدالله زاقوب عن مسقط الرأس وجذور الأجداد في هون: "تتوسط منطقة الجفرة جنوب ليبيا وهي المدينة الرئيسية داخل المدينة يفوق عدد سكانها 40 ألف ويتدرج تاريخها إلى ثلاث أماكن: الأولى تسمى "ساكن بن مسكان"، ثم بُنيت مدينة أخذت اسم "هون" يعود إنشائها إلى سبعمائة عام تقريباً، ثم انتقلت عام 1852 لبلدة أخرى تسمى "هون الحويلة"، ومنها إلى "هون القديمة". ففي بداية السبعينات أخذت شكل المدينة من حيث البناء الحديث وأصبحت المدينة القديمة مجرد مزار.

يعود معظم أهالي "هون" إلى قبيلة "العلاونة" من خلال هجرة بني هلال وبني سليم، اعتمدت العائلات في مجموع سكان مدينة "هون" على حركة الجهاد، كما التحق أبناؤها بمحاضر القرآن الكريم التي كانت ملحقة بالزوايا والمساجد، كما اهتموا بالثقافة والتعليم، ويظهر ذلك في عقد الثلاثينيات عند افتتاح المدرسة المركزية، مما جعل أبنائها يلتحقون مبكراً بالمدارس النظامية ولم يجدوا صعوبة في ذلك.

مع بداية الخمسينيات فتحت مدرسة للبنات، وبذلك وصل الكثير من أبناء وبنات "هون" إلى معهد المعلمين والجامعات، وامتهنوا التدريس في مناطق الجنوب جميعها. كما شاركت "هون" في حركة الجهاد وانضم أبناؤها في العديد من المعارك تفوق "30 معركة"،

الليبي [20]

وقدمت 19 مجاهداً <mark>قادهم الاحتلال الإي</mark>طالى إل<mark>ى</mark> حبال المشنقة في 18 نوفمبر 1928، وبعد شهر من هذه الحادثة تم ترحيل أهالي "هون" جميعهم إلى الساحل في كل من مصراتة والخمس قرابة العامين، وبعد عودتهم وجدوا ملامح الانتقام الإيطالي حل بالمدينة من دمار وهدم وحرق المزارع، ولكن أعادوا الإعمار وانتشرت المدارس، وما كان يميز أهل "هون" تمسكهم بالتراث وعراقة الماضى.

#### مهرجان هون:

اشتهرت مدينة "هون" أنها العاصمة التراثية، فهي تتوسط ليبيا وتمثل كل التراث الليبي، وهي ملتقي الغرب مع الشرق مع الجنوب من خلال مهرجانها الخريفي كل عام، والذي أخذ في التوسع إلى أن أصبح "مهرجان هون الدولي"، ويأخذنا المؤرخ الدكتور "يوسف الغزال" عبر رحلته إليها، ويسرد تفاصيل ما عايشه: " يُدار المهرجان بشكل سلس من خلال عمل جماعي يتشارك فيه أهل هون، وسيادة روح الفريق بكل لطافة وود، تصدح المدينة القديمة بالطبل والزغاريد وألحان زمان وأداء بصوت جماعي



بلهجة هونية يأسرك جمالها ويتماهى الرقص والعزف والغناء الجماعي في التراث الليبي، تملك "هون" فرقة موسيقية أهلية متكاملة، شاركت في المهرجان بسهرة فنية رائعة شاهدت تلاميذ للفنان "عمر مسعود" الذي عمل قبل نصف قرن على توطين الموسيقي وكل ألاتها الحديثة من العود إلى الكامينجا إلى القانون إلى الاورج في الموروث الشعبي الهوني. على تخوم المدينة شاهد الزوار ألعاب شعبية مثل الصراع على الرمل، ورالى السيارات على سفوح كثبان الرمال غاية من الجمال. لم يغيب عنهم إقامة مرسم للأطفال، وكانت لسة حضارية أضافت للمهرجان طعماً ونكهة أخرى. متحف هون "يتوسط المدينة في مبنى قديم من دورين، به صحن تحيط به الأقواس من الجهات الأربعة. في المتحف أشياء مبتكرة وأدوات ومعدات ونماذج من وثائق تعود لمئات السنين وعقود زواج وعقود بيع الشراء والهبات وعقود عمل تم تحقيقها



وفك خطها المغاربي القديم إلى خط النسخ الحديث.



ومن خلال اسلوب هذه المواثيق يلمس القارىء

مدى الدقة والبراعة في الصياغة القانونية الشروط

فى المجمع الثقافي الكبير زرت أجنحة مليئة بالكتب

التي توثق تاريخ المدينة، وجناح التصوير الفوتوغرافي

للفنان المبدع "على العكشي"، أحد أبناء هون العظام

، لاتملك إلا أن تصاب بالدهشة من نقاوة الصورة

وزاوية اللقطة للصورة الناطقة بأبعادها الثلاث طول

وعرض وعمق ناطقة في تكوينها وتلوينها. شاهدت

أكبر قاعة ضخمة وفخمة تتسع لألف مقعد غاية في

الجمال، شاركت هذه القاعة في المهرجان بعرض

أفلام ليبية 100%، انتاج هوني وسيناريو هوني

تجولتُ في حوش "عائلة بركوس" الذي يتكون من

عدد كبير من الدور تفتح في صحن الحوش ومليئة

بالمقتنيات الشعبية تفوح منها رائحة التاريخ وأنفاس

الاجداد الذين رحلوا. وتأملت مقتنيات البيت التي كانت

شائعة منذ العصر الحجري من رحاة الشعير والقمح

المفروشة برقعة من جلد الحيوان، إلى بقية المصنوعات

البدائية من ملابس وإكسسوارات الرجال والنساء

إلى أدوات المطبخ من مهراس الهريسة إلى معصاد

ولاحظت المهارة في توظيف أبسط الإمكانيات، حيث

استخدموا نفس الجلد في أغراض مختلفة، جلد لشك

الحليب يسمى "شكوى"، وجلد لحفظ الدقيق يسمى

مزود"، وجلد لحفظ ا<mark>لسمن يسمى "عكة"،</mark> وجلد

لحفظ الماء يسمى "قربة"، جلد لحفظ الزيت يسمى

في هون، "نادي المتقاعدين" يلتقي فيه كبار <mark>ال</mark>سن

العصيدة الكرو المصنوع من جذع النخيل.

وإخراج هونى.

دار بركوس للتراث:

الموضوعية التي تحتاجها مثل هذه المواثيق.

يتذاكرون تاريخ المدينة وسيرة أهلها في مبنى فسيح يتكون صالة جلوس ومكتبة وصالة الرياضة وعيادة وحجرة منامة بها أسرة مفروشة تصلح لمبيت الضيوف من خارج المدينة.

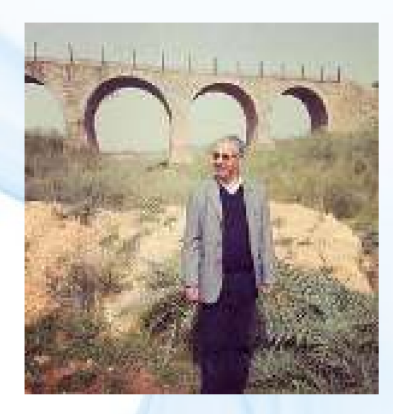
في مهرجان هون للتراث كان حاضراً الفارس الليبي من كل المدن حيث شارك أكثر من "1000 "فارس، كما قدمت فرقة "هون" للمسرح عروضاً مسرحية في حين وزعت جمعية ذاكرة المدينة مطبوعات تحوى نصوصاً تراثية وتفاصيل دقيقة من تاريخ المدينة.

#### العرس الهوني:

تعتبر مدينة هون من أكثر المدن تعلقاً بالعادات والتراث الشعبى الليبي الأصيل، وفي الأعراس تشكل ملحمة يمتزج فيها الحب بالجمال، حيث يبدأ بعقد الفاتحة الذي تقيم فيه العروس حفلاً رائعاً بحضور أهل العريس، مرتدية اللباس الشعبي على أنغام أغانى الطبل، يليها "يوم الفجرة"، في فترة الظهيرة ترتدي فيه العروس ثوب حرير باللون الأسود

الليبي 22

# طريق بالبو وطريق النصر وعيد العمال المزعوم



د، محمد دویب، لیبیا

بعد أن ضاق "موسيليني" بوجود "إيتالو بالبو" في إيطاليا وطموحه المتزايد ( وهو المجريء في طفولته وشبابه والمتسرع بعد أن تخرج من سلاح الطيران ) عينه حاكماً في ليبيا، وعد "بالبو" ذلك إبعاداً له فتلكا في تنفيذ القرار، ولكنه باشر مهامه فيما بعد، ويكيل له البعض الاتهامات كونه فاشيستياً متطرفاً بينما يرى آخرون أنه سياسي محنك وعسكري مجرب، وفي جميع الأحوال كان من قادة الاستعمار الإيطالي في ليبيا، وينسب إليه تعبيد الطريق الساحلي من "رأس اجدير" حتى "مساعد" بمسافة ليبيا، وهو الذي أطلق عليه اسم ""طريق بالبو"" بعد موته بنيران طيران القوات الصديقة على سماء طبرق في 1940.



والفضة، كما توضع فوق اللباس عباية بيضاء واسعة تسمى "البفتة" وفوقها غطاء حرير، ويتم تغطية الوجهة بمحرمة حرير لونها وردي، ويوضع فوق رأسها الوزره الصفراء والمقعنة. ولن تكشف عن نفسها الاعندما يصل زوجها.

#### ختام الفرح مسمى بالأسبوع:

بمنزل أهل العريس في المساء، وحضور الأهل والاحباب والاصحاب والجيران، يتجمعون على العروس في وسط من الغناء و الطرب، ويتم تغير خيوط الشعر الممشوط بلون أخر، وبعد الانتهاء يتم توزيع الحلوة ( الحلويات ) والكاكاوية ( الفول السوداني )، وغيرها من السكاكر على الاطفال بطريقة عشوائية تسمى "الشلتيعة"، و تردي العروس ثوب الحرير وتحزم برداء أحمر، أما في وقتنا الحالي برداء مخطط والزلغة والوزرة الصفراء والخرص والعقد والسقاقيط والختم والأساور والبغمة والحصن، ويختم العرس بغناء خاص في وسط الحاضرين.

( زلغة الشولاكي ) عليه النقوش، يتم دعوة الحضور على وجبة الفطور بمشاركة أهل العريس الذين قدموا الذهب للعروسة في أجواء غ<mark>ناء جماعي، وتستمر</mark> الاهازيج في هذا اليوم، وبعد المغرب ترتدي العروسة الجرد الأحمر بدون حزام (العروس لا تتحزم إلى يوم الأسبوع)، ويحضر أهل العريس بعد أن غادروا بعد الظهر جالبين معهم جهاز العروس الذي يتم تقديمه بالغناء، ومن ثم تنزل العروس من المنصة لتمشيط شعرها بمشط هونى مع أغانى خاصة لهذه المناسبة وتكون هناك مأدبة عشاء للجميع، اليوم التالي "حنة العروس" تكون بالجرد الأحمر وتخضب "بالغطسة" بدون لصقة أو خيوط الحنة إلى الرسع، وهي خاصة بالعروسة ، أما ثالث يوم "يوم المرواح" صباحاً تلبس العروسة الجرد الأحمر، وتأتى الناس للمباركة وهي مازالت في بيت أهلها، وتغنى النساء إلى المساء،  $^{\prime\prime}$ ويتم تمشيطها  $^{\prime\prime}14^{\prime\prime}$  سالف، ووضع  $^{\prime\prime}$ الطنقوش وهو عبارة عن تاج بالقماش الأحمر المرصع بالذهب



- الليبي [24]

ايام النقاضي في اخشوش الطيبه

ثالث هلال لها بعد فوراره.

#محمود\_الخرم

#خليل\_بوكريبة>

وبعد أغياب ست اشهور روحتبها ..

حتى تُشارف أضعفها على الموت ثم ينقض.

•اياما وهو لنقاض له تبويزه ..

لعملية التوريد لما فيها من المشقة والتعب.

•وين جلّم الجلام عقد صُوفه ...

خذا مع المناجل والشبك مصروفه ..

ويُفضّل تأخير النقض الى أبعد من ذلك لأسباب ؛ منها:

- كلما زادت مدة "اللّي" ؛ كلما كان له الأثر المحمود على

صحة الابل والغنم ، لدرجة أن البعض يستمر في ليّها

- والسبب الثاني لتأخير النقض ، هو انتهاء الناس

من حصاد ودرس محاصيلهم قبل ورود الإبل عليهم

فتفسدها ، وكذلك انتهاؤهم من موسم الجلامة ليتفرغوا

# كنز الكلام

## كروم الخيل، ليبيا

• جيتن في نَفْه ..

ف "ايام النقاضي" راميتني دفّه ..

ولْتُمّن حُذاي وميْعدن ف الرفّه ..

ومُجَّن معاي عيون يرْزن يانا.

• والرابع ابريل وفيه ناس اتْجلُم ..

#روفة\_\_\_الدعبوب.

وهو ما يوافق منتصف مايو الروماني (حساب العرب)

•مایو تناصف ما نهار سقاها ..

ولا عمر فالسَّطره بديه بهلها

#خالد\_\_الرعيدي

ويُطلق على أُولى أيام النقاضي (طِيبة الشراب).

• ومامن عفا نوار خشيتبها ..

لا أمعاي زول ولا أحذاي زريبه ..



هو الحال في كل عصر، فما كان من الأطفال الذين كانوا يتامى في مثل حالته إلا البحث عن لقمة العيش لهم ولأسرهم، فعمل كثير منهم في تعبيد هذا الطريق، الذي يقال إن "موسيليني" قد افتتحه في شهر مارس 1937م. بعد أن أقام فيه قوساً رخامياً بين برقة وطرابلس قرب موقع قبر الأخوين فيليني الذين تنسب لهما أسطورة وضع الحد بين قرطاج وكيرينايكي (قورينائية)، ونقش أعلى القوس: (( أيتها الشمس العظيمة، لن تشرقي على مدينة أعظم من روما.)) وظل هذا الطريق مستعملاً حتى عام 1968 حيث عُبّد الطريق الساحلي الحالي واستكمل مساره المزدوج في بداية السبعينات، وعندما قاوم الليبيون الاستعمار الإيطالي كانوا ينتظرون أن تشرق الشمس على ليبيا وتنعم بالأمن والأمان، ليعيش أحفادهم في حرية واستقلال، لكن يظل الحلم بعيداً طالما أن قرار الاستقلال يصنع وراء البحر.



وأثناء الحرب العالمية الثانية تم تعبيد الطريق الرابط إيطاليه ولم تخلُ القصة من دور للخونة المحليين كما بين مساعد وسيدي البراني بمصر تكملةً للطريق السابق لاستعمالها في الأغراض العسكرية وسُمّى بـ "طريق النصر"، ويجهل البعض أو يتجاهلون أسباب إقامة إيطاليا بعض المشاريع المدنية مثل تعبيد الطريق الساحلي أو الأخر المسمّى طريق النصر ويعدّون ذلك إنجازاً حضارياً خدم ليبيا في زمنه دون أخذهم في الاعتبار أن "بالبو" شق الطريق خدمة لإيطاليا الفاشية على حساب قوت الشعب الليبي وتدمير اقتصاده وسكانه الذين استخدمهم عمالاً في جميع مشاريعه ومنها هذا الطريق الذي لم يكتف فيه باستخدام رجال ليبيا فلجأ إلى استخدام الأطفال الليبيين في تعبيده عمالاً بالسخرة أو بالأجر الزهيد، لاسيما وأنهم تحت الاحتلال، ولم يكتفوا بذلك بل استخدموا الأطفال عمالاً في تعبيد هذه الطرق، وكان والدي رحمه الله من بين الأطفال الذين عملوا في هذا الطريق وبالتحديد في جسر الوادي الشرقي، (الذي يظهر في الصورة )،الذي يقع بالقرب من أرض جده لأمه (على بنور) الذى نُفى إلى إيطاليا وأحرق محصوله من الشعير في ذلك العام وغُنمت حيواناته لإدانته بقتل جندي

أيام النقاضي

#حسن\_لقطع .

و "أيام النقاضي"؛ هي الأيام التي يبدأ فيها توريد الإبل للمعاطن بعد "اللوايا" ، و "النقضة" هي نقض "اللَّيْ" الذي هو إعطاش الإبل طوال فترة الربيع ومنعها ورود الماء، ولنقاض هي بداية رحلة التوريد .

" الضان طالبه لنقاض ..

علي سلوق ولا اجدابياً

وتبدأ أيام النقاضي في نهاية الشهر الخامس الميلادي.

والخامس اورود الحوض والرّسَّاله.

هاضاك وان حدْرتّا وهي ملهوفـه ..

لا منهل عقار الها قديم عزيله .

وطاب الشعير وصاحبه واتيله

وخيشه تقام الشمس فالتقييله

#عبدالسلام\_بوجلاوى.

وقد تمتد مدة "لى" الإبل إلى غاية منتصف الصيف، كما ذكرها #ابراهيم\_بوجلاوي في قوله:

• تردي منهلك ضمت الوطن له كوفه ...

بطناش فالشهر ثاني الصيف اهلاله

- الليبي [26]

أي في اليوم (الـ 12 من الشهر الثاني في الصيف) وهو الموافق لـ (42) في الصيف ، بحيث يكون الناس قد انتهوا من حصاد زروعهم ودرسها بل وانتهوا حتى من تخزينها في الكوف ؛ وهي مطامير الحبوب.

#### ريح العَون

في مثل هذه الأوقات ينتهي أهل برقة من حصاد الزرع ودرسيه ( وهي فصل الحبوب عن التبن والسنابل ) ، ويحين أوان تصفيتها .

والتصفية تسمى "تذراى" ، وتكون بجمع "الدريخة" وهي خليط الحبوب والتبن بعد درسه ، وتُجعل في كوم يسمى "بنتيل" ، وينتظرون هبوب الرياح فيقومون بدزر الغلّة في الهواء فتسقط الحبوب، و"تُعينهم" الرياح بأخذ التبن ، لذلك سمّيت براريح العون ".

•إن قابلك عون ذُرِّي .. ما ف المواناه خيره وان ما قابلك عون خلِّي .. تبنه مُغطى شعيره .

و "رقود الريح" - أي سكونها - و عدم هبوبها أمر غير محمود لديهم ، لأنه يؤخر حصولهم على طعامهم وكذلك يجعل المحصول عرضة للتلف بسبب المطر أو غيره.

•وخُلُوه الشعير بـ قرفته وبـ تبنه ..

### لا عون متنسم و لا ذرّابا .

#بوعياد\_الشهيبي.

ولذلك تجد البعض يباشر التذراي حتى مع انعدام العون ، ولكن بزيادة مشقة وتعب.

•ونعول قاعتى لاعون لاذرّايه ..

#### وما من متوبل علت في بنتيله

#روفه\_\_الدعبوب

والحديث هنا وإن كان مجازيا الا أنه يحدث حقيقة . واتسع وصف هبوب العون ورقودها إلى أبعد من عملية التذراي ، فجُعل وَصْفا للحظ عامة ، فالمحظوظ "يا عوينه"

رسالة المغرب الثقافية

# معرض الرباط في ربيعه الـ 30



سعيد بوعيطة، المغرب، خاص مجلة الليبي

عرفت الدورة الـ 30 للمعرض الدولي للنشر والكتاب، التي احتضنها مدينة الرباط من 18 إلى 28 أبريل 2025، تحت الرعاية السامية لصاحب الجلالة الملك محمد السادس، مشاركة حوالي 775 عارضاً، يمثلون 51 بلداً، موزعين ما بين 311 عارضاً مباشراً، و464 عارضاً بالوكالة، قدموا ما مجموعه 100 ألف عنوان، وقد عرف برنامج هذه الدورة، الذي جرى تقديمه يوم الاثنين 07 أبريل بالرباط خلال ندوة صحفية، مساهمة مجموعة من الباحثين والكتاب والمبدعين في مخت<mark>لف أصناف الفكر والإبداع، من داخل المغرب وخارجه،</mark> بمعدل 26 نشاطاً في اليوم. حيث شارك فيها ما مجموعه 762 متدخلاً عبر العديد من الندوات العامة، واللقاءات الفكرية، والليالي الشعرية، والحوارات المباشرة وتقديم الإصدارات الجديدة. كما عرف هذا الموعد الثقافي تنظيم فقرات احتفالية تتمثل في تكريم قامات إبداعية وفكرية مغربية ساهمت في إشعاع الثقافة المغربية، إلى جانب فقرات خاصة بتكريم رموز الثقافة العربية بتعاون مع منظمة الإلكسو، وفقرات أخرى لتقديم جوائز أدبية، منها جوائز ابن بطوطة لأدب الرحلة والجائزة الوطنية للقراءة.

•والعين من قديم الوقت هي عادتًا .. على ما تذرّي عونها عاكسًا

تصغيرا له "يا عونه"، وتعيس الحظ "راقد ريح".

#عمران\_القزون

بل وجُعل العون إسماً لكل ربيح تأتي بشيء محبوب ، كالمطر ورائحة عبس الإبل وغيرها .

•فوقه مزْن اكْبار امبرّك ..

#### يوم وليل عليه اهطوله

عونه دوبه فیه ایحرّك

تحلف هكّاه انقولوله.

#بوسوتيه\_الفاخري.

•عبسًا له جت فوق العون ..

كما فاسوخ و جاوي رشْ. #عبدالسلام\_بوجلاوي.

وعادة ما توصف ريح العون به الخُجُّه و الخُجْخَجة ، و الخجوج" في اللغة هي الرياح الشديدة الملتفة ، وهي

•و لا عمر صافينا اخلي مالعكره ..

و لسّع خصبنا عام خجخج عونه. #الرو**يعي\_**موسى.

ورجاؤهم وطلبهم للعون إنما هو من الله وحده أن يُمدّهم بها ، وليس استغاثة بالريح نفسها.

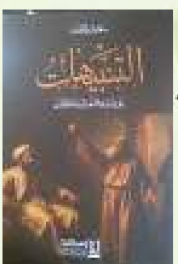
•عونك ياقاسم بالطارق ..

خجخج عوني ..

لك رافع ديّي وعيوني . #خالد\_\_الرعيدي.

[29] الليبي

شؤون عربيـــ





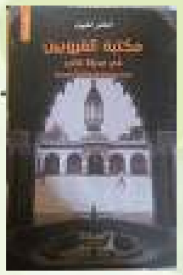
الطاهر الطويل.

لطف العبالي.

4. الحكاية الشعبية في اليمن، جمالية السرد

والمتخيل، عمل مشترك بين الباحث الغربي محمد

فخر الدين والباحث اليمني المقيم في المغرب يحي





تميزت هذه الدورة باستقبالها للشارقة (الإمارات العربية المتحدة) باعتبارها ضيف شرف، في خطوة جديدة ترسخ مكانتها كمركز ثقافي عالمي، وحاضنة للثقافة العربية والإسمالامية، مجسدة بذلك دورها في رعاية المشروع الثقافي العربي الحديث. وفي هذا السياق، شاركت الإمارة ببرنامج ثقافى وفنى لمستقبل الثقافة العربية وصناعة الكتاب ودور الناشيرين من خلال وفد يضيم نخبة من الأدباء والمفكرين والناشرين الإماراتيين. وقدمت هيئة الثقافي بين الكتاب والمفكرين الإماراتيين والمغاربة. والثانية والنصف بعد الروال)، حفل توقيع جماعي

لأعمال مجموعة من الباحثين المغاربة، والصيادرة عن معهد الشارقة للتراث بداية السنة الجارية، وذلك بحضور رئيس معهد الشارقة للتراث الدكتور عبد العزيز المسلم، ومدير إدارة المحتوى والنشر بمعهد الشارقة الدكتور "منى بونعامة"، وعدد كبير من الباحثين المغاربة. وقد تجلت الأعمال التي تم توقيعها في هذا الحفل في الأعمال التالية: 1. التراث الشعبي المغربي، دراسات نقدية في عناصر الأدب الشعبى للباحث المغربي عزيز العرباوي. 2. التنبيهات على سردية الأخبار والحكايات، للباحث المغربي سعيد يقطين. مكتبة القرويين في مدينة فاس للباحث والإعلامي

تراثية، وجلسات مخصصة للخط العربي بالتعاون مع خطاطين مغاربة، مما جعل المشاركة تجربة تجمع بين الأدب والفن والتراث. وتهدف إمارة الشارقة من خلال هذه المشاركة إلى تعزيز الروابط الثقافية وتبادل الخبرات، بما يحقق التكامل بين مكونات المشروع الثقافي العربي، مع تسليط الضوء على مستجدات المشهد الثقافي الإماراتي، ومبادراته المتواصلة في وحضارى متكامل. حيث ساهمت في الحوارات دعم صناعة الكتاب والمعرفة، من خلال تعزيز النشر حول الثقافة والأداب والفنون والنشر مقدمة رؤيتها والترجمة وتطوير قطاع النشر بشكل عام. وبهذه المناسبة، أكد وزير الشباب والثقافة والتواصل، محمد مهدى بنسعيد، في كلمة بالمناسبة، إن استضافة إمارة الشارقة كضيف شرف للدورة، يعكس التزام المعرض الشارقة للكتاب فعاليات تستعرض المشهد الأدبى بترسيخ قيم التعاون الثقافي العربي الوثيق وأهمية والإبداعي الإماراتي، بمشاركة أكثر من 15 دار الانفتاح على الأخر. وقد عرف رواق معهد الشارقة نشر إماراتية. ونظمت جلسات حوارية لتعزيز التبادل للتراث يومه الاثنين 25 أبريل 2025 (على الساعة

5. الأمثال الشعبية في المنطقة الشرقية للمملكة المغربية، للشاعرة المغربية حليمة الإسماعلي.

#### • الاحتفاء بمغاربة العالم:

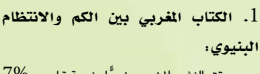
احتفت هذه الدورة من جهة أخرى بمغاربة العالم، وذلك من خلال تكريم أربع شخصيات بارزة في تاريخ الهجرة المغربية كعبد الله بونفور (متخصص في الدراسيات الأمازيغية)، والراحل أحمد غزالي (كاتب مسرحي وعالم متاحف)، وللا خيتى أمينة بن هاشم العلوى (أول صحفية مغربية في الإذاعة والتلفزيون البلجيكي)، والكاتب المغربي الراحل إدريس الشرايبي، وذلك بمناسبة الذكري الـ 70 لصدور رواية "التيوس" في باريس. وشمل البرنامج الأدبى لمغاربة العالم تنظيم أمسية شعرية تتضمن قراءات لقصائد باللغات العربية والأمازيغية والفرنسية والإنجليزية والإيطالية والإسبانية لـ 11 شاعرا. كما تم تنظيم عرض استيعادى لعشرة أفلام

[31] الليبي – - الليبي 30 -

مغربية رائدة حول الهجرة وسيصد<mark>ر، بهذه الناسبة،</mark> عددان خاصان من مجلتين تحتفيان بمغاربة المهجر، الأولى هي مجلة "ديبتيك"، حيث سيكون العدد مخصصا للفنانات والفنانين التشكيليين من مغاربة العالم، والثانية مجلة "تيل كيل" التي سيكون عددها مخصصا لروائيات المهجر. وقد جاء الاحتفاء بمغاربة العالم، ليجدد التأكيد على تعزيز روابط الانتماء والتواصل مع الوطن الأم. وقد أكد السيد وزير الثقافة أن الوزارة تواصل بمعية كافة شركائها المهنيين رحلته الإبداعية من خلال معرض غنى بالصور والشهادات التي سلطت الضوء على مسيرته الفريدة. كما سجل السيد اليزمي أن الاحتفاء بمغاربة العالم سيمكن من استكشاف التحولات الفكرية والثقافية التى شهدتها الجالية المغربية المقيمة بالخارج خلال بضعة عقود، والمتمثلة بالأساس في التطور الكبير للكتابات النسائية مقارنة بالجيل الأول لمغاربة المهجر.

• تقييم الدورة الثلاثين للمعرض الدولي للكتاب :

منذ سنوات، أصبحت مؤسسة الملك عبد العزيز آل سعود للدراسات الإسلامية والعلوم الإنسانية (مقرها الدار البيضاء) تُصدر تقارير دقيقة وموثوقة ترصد دينامية النشر في المغرب. ولعل تقريرها الصادر قبل أيام، بمناسبة الدورة الثلاثين للمعرض الدولي للنشر والكتاب بالرباط من 17 إلى 27 نيسان/ أبريل 2025، يشكل وثيقة استثنائية، لا من حيث والثقافيين والمؤسساتيين والجمعويين العمل على الكم الهائل للمعطيات التي يقدمها، ولا من حيث إخراج الدورة الـ 30 للمعرض الدولي للنشر والكتاب المنهجية الصارمة التي تميّزت بها المؤسسة في التتبع في الصورة التي تحقق بها قيمة مضافة، وجعل من والفهرسة والتصنيف. لكن ما يجعل هذا التقرير أكثر مدينة الرباط وجهة ثقافية وطنية ودولية. خاصة وهي أهمية في السياق الراهن هو أنه يكشف وجهًا حقيقيًا تستعد لتكون العاصمة العالمية للكتاب في الدورة عن الثقافة المغربية، لا من خلال خطابها، بل من خلال الموالية برسم سنة 2026. ومن جانبه، أبرز رئيس مادتها: الكتاب. بعيدًا عن الخطابات الاحتفالية، يفتح مجلس الجالية المغربية بالخارج، إدريس اليزمي، أن هذا التقرير نافذة تحليلية على واقع النشر المغربي الدورة اله 30 للمعرض الدولي للنشر والكتاب، قد عبر مجموعة من البيانات التي شملت الإنتاج الورقي منحت من خلال الاحتفاء بذكرى الكاتب والأديب والرقمي، واللغات المستعملة، والمجالات المعرفية، المغربي الراحل إدريس الشرايبي، فرصة لاستكشاف والجغرافيا الثقافية، بالإضافة إلى الترجمة، والنوع الاجتماعي، والجهات الفاعلة في النشر، من مؤلفين وناشرين ومؤسسات. ذلك أن هذا التراكم الكمي (3725 منشورًا) ليس مؤشَّىرًا على الازدهار الثقافي فقط، بل مدخلًا لفهم تحولات المجتمع المغربي في ماضيه القريب، وأفاقه الثقافية المكنة. وقد أبرز هذا التقييم، الجوانب التالية:



حقق النشر المغربي نموًّا بنسبة قاربت %7 مقارنة بالسنة السابقة، وهو رقم إيجابي، لكنه لا يُخفى الاختلالات البنيوية التي تعيق انتشار الكتاب المغربي على الستوى الوطني. فالبيانات تشير بوضوح إلى أن أكثر من نصف الإنتاج يتمركز في محور الرباط - الدار-البيضاء، مما يعنى أن الكتاب المغربي لا يُعمّم بالشكل الكافى في باقى جهات الملكة. هذا الخلل له جذوره في غياب شبكة توزيع وطنية متماسكة، وفي محدودية التوزيع الجهوى، وغياب الدعم المؤسساتي للناشرين الصغار في المدن المتوسطة والصغرى. يُضاف إلى ذلك أن 20% من الكتب نُشرت على نفقة المؤلف، وهو ما يعكس ضعف منظومة النشر، ويؤشر إلى إقصاء غير مباشر للكتاب والمبدعين الذين لا يملكون القدرة المالية على نشر أعمالهم. وإذا كانت المؤسسة قد بذلت جهودًا كبيرة في تتبع هذه الإصدارات، فإن مستدامة تضمن عدالة جغرافية وثقافية في الوصول إلى الكتاب.

### اللغة كمعيار انتماء ثقافي وتحد معرفي:

هيمنت اللغة العربية على مجمل الإصدارات المغربية بنسبة تقارب %80، ما يبرز مكانتها في الإبداع والبحث داخل الحقول الأدبية والإسانية. لكن في المقابل، يُلاحظ التقرير استمر<mark>ار قوة الحضور</mark>



الفرنكفوني، لا سيما في النشر الرقمي والأكاديمي المرتبط بالمؤسسات الرسمية والبحثية. وهذا الانقسام بين "العربية الإبداعية"، و"الفرنسية المؤسساتية"، يطرح معرو الأحول ازدو اجية الثقافة المغربية، ويعيد إلى ذلك لا يُعفي القطاع من ضرورة التفكير في أليات دعم السطح النقاش حول تعريب العلوم، وكفاءة العربية في مواكبة الإنتاج المفاهيمي الحديث، خاصة في الاقتصاد والسياسات العمومية والبحث الاستراتيجي. أما اللغة الأمازيغية، فرغم التقدم المسجّل في حجم إصداراتها، ما زالت في خانة التمثيل الرمزي أكثر من كونها فاعلًا لغويًا حيويًا. وقد سجّل التقرير 57 إصدارًا أمازيغيًا، معظمها أعمال أدبية، وهو ما يشير إلى غياب الأمازيغية عن الحقول الأكاديمية والفكرية.

[33] الليبي - الليبي [32]

### تحولات الإبداع المغربي: من الشعر إلى السرده

في مراجعة دقيقة لأنواع الإبداع الأدبي، يُلاحظ أن

هناك تحولًا واضحًا في الذائقة الأدبية المغربية. فبينما كان الشعر يشكِّل أكثر من ثلث الإصدارات الأدبية في سنوات سابقة، أصبح الأن لا يتجاوز 31.9%، في مقابل صعود الرواية والقصص القصيرة بنسبة قاربت بل هو انعكاس لتغيّر عميق في العلاقة مع العالم. مهدورة: ولا شك في أن الرواية تمنح الكاتب المغربي مساحة في فضاء متخيّل يعيد تركيب الواقع. بهذا المعنى، فإن "عصر السرد" الذي نعيشه ليس موضة أدبية، بل هو تعبير ثقافي عن احتياج المجتمع المغربي إلى وسائط حكي جديدة تفكك تعقيداته. لا يزال الكتاب المغربي في حاجة إلى استراتيجية وطنية للترجمة، وسياسة رقمية التوازن: %75 من النشر يتركز في ستة مجالات،

سنتين، ما يشير إلى وجود فجوة بين الجامعة وحركية النشر العامة. فإما أن البحث الجامعي لا يجد طريقه إلى النشر، أو أن النشر نفسه لا يُعد وسيلة أساسية في استراتيجية الجامعات المغربية. في الحالتين، هنالك غياب لمنظومة تنسيق بين الإنتاج الأكاديمي والمؤسسات الناشرة.

في ذاته محدودًا، فإن توزع الترجمات على اللغات والمجالات يكشف بدوره عن غياب سياسة ترجمة وطنية. وأغلب الترجمات موجهة إلى العربية، وغالبها من الفرنسية، ما يُكرس التبعية اللغوية القديمة. كما أن الأعمال المترجمة تتركز في الأدب والتاريخ، مع تزال نسبة النشر الإلكتروني ضعيفة جدًا (9%). البحث، لا تتجاوز الأطاريح المنشورة سوى 38 خلال عامة، والمغربي خاصة. وما يضاعف من حدة الإشكال

أن الرقمنة لم تواكبها لا استراتيجية وطنية، ولا أن نفقد خصوصيتنا الثقافية؟ وإذا كانت الأرقام قد تكوينات مهنية في مجال النشر الإلكتروني، في وقت أظهرت غنّى كمّيًا، فإن التحليل النوعي يكشف عن تتجه فيه الشعوب إلى الاستهلاك الرقمي للمعرفة. هشاشة في التوازن، وضعف في التنوع، وتكرار في بمعنى آخر، المغرب يستهلك رقميًا أكثر مما يُنتج، وهو الموضوعات، وغياب للمغامرة الفكرية. هذه الملاحظات ما يؤثر سلبًا على السيادة الثقافية والمعرفية في العصر لا ينبغي أن تُفهم كنقد سلبي، بل كمداخل لبلورة الرقمي. من جهة أخرى، من بين 2696 مؤلفًا، سياسات ثقافية أكثر عدالة وشمولًا. ويبقى الدرس تشكل النساء فقط 15%. وإذا كانت مساهمات الأساسي الذي يمكن استخلاصه من هذا التقرير هو أن الثقافة لا تُقاس فقط بعدد الكتب المنشورة، بل بتوزيعها، وتنوعها، ولغاتها، وجغرافيتها، خجولًا. وحتى عندما تكتب المرأة، فإنها في الغالب وبقدرتها على مساءلة الحاضر واستشراف المستق

لكن على الرغم أهمية وفاعلية الدورات الأخيرة من المعرض الدولى للكتاب التي عرفتها مدينة الرباط، فلا يزال الكتاب المغربي في حاجة إلى استراتيجية وطنية للترجمة، وسياسة رقمية متقدمة، وشبكة توزيع عادلة جغرافيًا، ودعم مباشر للنشر، وربط حقيقي بين الجامعة وسوق النشر. لأن نشر الكتاب

# 68%. هذا التحول ليس فقط تحولًا في الشكل، 4. الترجمة والنشر الرقمي: فرص

لا تخفى أهمية الترجمة في بناء جسور معرفية أوسع لاستيعاب التحولات الاجتماعية، والسياسية، مع العالم. ومع ذلك لم تتجاوز الترجمات المغربية والنفسية التي يعيشها. إنها وسيلة لإعادة بناء الذات خلال سنتين حاجز 187 عنوانًا. وإذا كان هذا الرقم متقدمة، وشبكة توزيع عادلة جغرافيًا، ودعم مباشر غياب شبه تام للعلوم التجريبية، أو الفلسفة المعاصرة. للنشر النسائي والمجتمعات المهمشة، وربط حقيقي بين هذا النمط يُنتج ترجمات متقطعة، غير منسجمة، وغير الجامعة وسوق النشر. كما يكشف توزيع الإصدارات قادرة على خلق أثر تراكمي في الوعي الثقافي المغربي. حسب المجالات المعرفية عن اختلال صيارخ في وعلى الرغم من الحديث المتكرر عن التحول الرقمي، لا تتصدرها الدراسات القانونية، والأدبية، والتاريخية. ويتركز أغلبه في الدراسات الاقتصادية والاجتماعية، أما الفلسفة، وعلم النفس، واللسانيات، والدراسات وتصدره مؤسسات رسمية. الأدب، الدراسات النسوية، فتمثل هامشًا ضعيفًا لا يتجاوز 4% في الإسلامية، الفلسفة، وحتى التاريخ، تغيب تقريبًا عن أفضل الحالات. ورغم ارتفاع عدد الجامعات ومراكز المشهد الرقمي ما يعكس فقر المحتوى الرقمي العربي

تنشر باللغة العربية، بينما تشكّل الكتابات النسائية بل.

النساء حاضرة في الإبداع الأدبي، فإن حضورهن

في الدراسات القانونية والتاريخية والاجتماعية يبقى

بالفرنسية نسبة متقدمة مقارنة بالمعدل الوطنى،

مما يعكس العلاقة الخاصة بين التعليم الفرنكفوني

والإنتاج الثقافي النسائي. إن غياب المرأة عن ساحة

النشر ليس فقط نتيجة لعوائق تعليمية، أو اجتماعية،

بل هو أيضًا انعكاس لنظام نشر ذكوري لم ينجح بعد

في احتضان الأصوات النسائية وتوسيع فضاءاتها.

يمكن القول إن المعرض الدولي للكتاب في الرباط

ليس فقط مناسبة لعرض الكتب وتوقي<mark>ع الإصدارات،</mark>

بل هو أيضًا منصة لتأمل عمي<mark>ق في السياسات</mark>

الثقافية الوطنية. والتقرير الذي أعد<mark>ته المؤسسة يضع</mark>

بين أيدينا مراة صافية لحال الكتاب، ويجبرتا على

مساءلة أنفسنا: هل نحن نقرأ؟ هل نتج ما نستهلك؟

وهل نحن منفتحون بما يكفى على العالم، من دون

بالكتاب أم لحظة تأمل؟



عقدت رابطة الكتاب الأردنيين في مقرها

أدارت الافتتاح القاصة سامية العطعوط، أمين

سر الرابطة، وافتتحت بدعوة الحضور للوقوف دقيقة حداد وقراءة الفاتحة على أرواح شهداء غزة وأكّدت في كلمتها الترحيبية على وقوفها والرابطة مع المقاومة وعقد المؤتمر في هذه الظروف لأكبر دليل على ذلك. وتلاها الدكتور موفق محادين، رئيس الرابطة، الذي أكّد بدوره على أن مبادرة «أسرى يكتبون» هي حركة تحرر وطنى، حيث تزامنت الكتابة بالنار مع الكتابة

# مؤتمر حول أدب الحرية



## عمان، رام اللَّه (وكالات)

بعمان المؤتمر الأول لأدب الحرية في سجون الاحتلال يومي الأربعاء والخميس (16-17 أبريل 2025) تزامناً مع يوم الأسير الفلسطيني بمشاركة واسعة من أدباء ونقاد وأكاديميين وأسرى وأسيرات سابقين من الأردن وفلسطين والجزائر ولبنان والعراق وحضور مهتميّن بالأسر وأدب الحريّة.

بالحبر، وأشار إلى كتابة الأسرى الفلسطينيين التي تذكر بأعمال روائية عربية وعالمية وتعهد باستمرارية الرابطة باحتضان كتابات الأسرى وكذلك العمل على استمرارية المبادرة ليكون المؤتمر سنوياً، كل عام في

وتلاه الكاتب محمد أبو عريضة، عضو الرابطة وممثل اللجنة التحضيرية للمؤتمر، وأشار إلى أهمية عقد المؤتمر في ظلّ طوفان الأقصى وتصدّر القضية الفلسطينية للأحداث على الصعيد العالمي وصار

إبداع الأسرى في باستيلات الاحتلال تعبير مواجهة ومقاومة، وبات درعاً ثقافياً وفعل مقاومة لحماية

#### شمل برنامج المؤتمر ستّة جلسات:

بلد عربيّ أخر.

- الجلسة الأولى: «الشهيد وليد دقة رمز وأيقونة» بمشاركة الأستاذ عيسى قراقع/ فلسطين، والدكتور عزمى منصور/ الأردن، والشاعر رامى ياسين/ الأردن وإدارة المحامى الحيفاوي حسن عبادي/ فلسطين.
- الجلسة الثانية: «دراسات في الأعمال الإبداعية للأسرى» بمشاركة الروائية سارة النمس/ الجزائر، الدكتور محمد عبيد الله/ الأردن، والكاتب عفيف قاووق/ لبنان، وإدارة الروائي عبد السلام صالح/ الأردن.
- الجلسة الثالثة: «دراسات في الأعمال الإبداعية للأسرى/ قصة، شعر، مقالة» بمشاركة الروائية المقدسيّة ديمة السمان/ فلسطين، الأستاذ مهدي

- نصير/ الأردن، القاصة سامية العطعوط/ الأردن، وإدارة الدكتور إسماعيل القيّام/ الأردن.
- الجلسة الرابعة: «دور المؤسسات العربية والدولية في دعم الأسرى» بمشاركة الدكتور على أبو هلال/ فلسطين، المحامى الحيفاوي حسن عبادي/ فلسطين، الروائي عبد السلام صالح/ الأردن، وإدارة الأستاذ محمد محفوظ جابر/ الأردن.
- الجلسة الخامسة: «دراسيات في الإبداع الفني للأسرى» بمشاركة الفنان غازي انعيم/ الأردن، الفنان صالح حمدوني/ الأردن (ألقاها نيابة عنه الشاعر والمترجم نزارسسرطاوي)، وإدارة الدكتورة دلال عنبتاوي/ الأردن.
- الجلسة السادسة: «تجليات السجن في أدب الأسميرات» بمشاركة الأستاذة عائشة عودة/ فلسطين، الأستاذة نادية الحياط/ فلسطين، الدكتورة فاتن الحياني/ العراق (ألقتها نيابة عنها الأستاذة مريم عنانزة) وإدارة الأستاذة روضة الهدهد/ الأردن.
- وقد لقى المؤتمر أصداء إيجابية من التفاعل مع قضية الأسرى، وكتاباتهم، لا سيما أنه عقد في ظل ظروف حساسة تمر بها القضية الفلسطينية.

[37] الليبي – - الليبي [36] شؤون عربيــــة شؤون عربيــــة

# نصيحة... فلتقرؤوا شعر الغزل

### فراس حج محمد، فلسطين

في واحد من كتبي، أبديتُ رأياً حول شعر الغزل، وقلت فيه: لو كنتُ وزيراً للتربية والتعليم لن أقرّر على الطلَّاب في مناهجنا إلَّا شعر الغزل. وقد يبدو الأمر مستهجناً، وفيه الكثير من التعسّف وعدم الرويّة. الأن، وبعد أكثر من خمس سنوات على تأليف ذلك الكتاب، تعزَّزت لديِّ هذه المقولة؛ إنَّه لا بدّ من شعر الغزل في المناهج، وفقط. وخاصّة لمن يفهمه من الطلّاب في المراحل الإعداديّة فأعلى.

التربوية مبرراً، لأن يكون موضوعاً تربوياً للطلاب، فكلِّ فنون الشعر الأخرى منقوصة القيمة التربويّة، فلا بدّ من أن يكذب المادح، ولا بدّ من أن يزيّن المقابح والمساوئ، وقد انتبهت بعض الأعمال الدراميّة لذلك، إذ يعيب أحد الطلّاب كيف يمدح الشاعر شخصاً ما ثُمّ يهجوه! كان الأمر بالنسبة لذلك الطالب النبيه مستفظعاً

تصوّره العقليّ، يقول وهو هائم بالنشوة الذاتيّة، لا ينتظر مالاً، ولا ينتظر جائزة، إنّما ينتظر أن يرضى عنه الشعر أوّلاً، وترضى عنه الحبيبة ثانياً، وأظنّه لن يكترث كثيراً لو أنّ تلك المرأة لم ترضَ. بل لا يهمّه عن القصيدة الغزليّة ولم يشرحها، وأسقطها من المقرّر

العالم أجمع بعد ذلك، وأغلب الظنّ أنّ الشاعر القديم حافظ على هيكليّة القصيدة في عمود الشعر واحتفظ بالغزل؛ ليُرضيَ نفسه قبل أن يرضيَ أيّ طرف آخر، وترى الشاعر يصر على ذلك، ولا يبرحه، وتشعر أنّه يتجلَّى في ذلك الجزء من القصيدة؛ في اللُّغة، وفي الوصف، وفي الصورة وفي الإحساس، وفي إبداع المعاني، لكنّه سيصبح أقلّ شاعريّة وهو يمدح. ومن يعود إلى بردة كعب بن زهير "بانت سعاد" التي اعتذر أعتقد أنّه لا أصدق من شعر الغزل، ويكفيه هذه القيمة فيها إلى النبيّ – عليه الصلاة والسلام – سيدرك ذلك؛ فلم يُبْق شيئاً في نفسه إلّا قاله على طريقته لسعاد المتخيّلة أو الحقيقيّة لا فرق. حتّى وهو في حضرة رسول، تغزّل وتمنّى واشتهى، ووصف، ولم يتوانَ عن شيء. ولعلّ الشاعر وجد الفرصة سانحة فأوغل في شعر الغزل "حسّيّاً" حتّى ثمل!

ومناسبة العودة إلى هذا كلّه، ما أجده في المدارس جدًّا، لقد قتلت فيه المناهج براءته الفطريّة لتلوّثه بلوثات خلال عملي مشيرفاً تربوياً، فلا يتعامل المعلّمون والمعلّمات مع قصائد الغزل، كما يجب أن يتعاملوا أمَّا في شعر الغزل فإنّ الشاعر صادق في حسّه وفي معها، فمنهم من يكفّر الشاعر، ومنهم من يُفَسّقه، ومنهم من ينفّر الطلّاب من شعر الغزل وشعرائه باعتبارهم "سفهاء الثقافة العربيّة"، وعليه فلا يأخذون النصّ بجديّة تربويّة وتعليميّة، وربّما تجاوز بعضهم

العرب، وهو المحتوى الأقرب إلى النفوس، فالأصل أن حدائق الجمال اللّغويّ. لم يكن النصّ الجماليّ طريقاً إلى التهذيب في الحسّ وفي التصرف؟ لأنّ عدم الإشباع العاطفي التربويّ في الغرفة الصفيّة سيؤدّي بالطالب إلى البحث عن بدائلً أخرى خارجها، عدا أنّ من حقّ الطالب أن يتعلّم شعر الغزل، وأن يشرحه المعلّم على أصوله، وبعدها فلينهل الطالب وحده من الشعر الغزليّ ما شاء من كؤوس وأعشق، وأكتب شعر الغزل في دواوين سبعة. الطلى وحلو الحديث وشهد المباسم.

> الأساسيّ، كان الدرس يتناول قصيدة "يا ليل الصبّ"، قصيدة من أجمل ما يكون الشعر، ذات بحر راقص، ولغة شعرية راقية في وصفها للمشاعر، فيها ذلك المس للطيف للجمال الأنثوي، لقد كانت هذه القصيدة واحدة من القصائد التي اختارها الشاعر المرحوم فاروق شوشة في كتابه "أحلى عشرين قصيدة حبّ "، وإنّها- عندى لأحلى الأحلى، لكلّ هذا تام في كل بيت من أبيات القصيدة أعد هذه القصيدة فلتقرؤوا شعر الغزل!

كليًّا، وربما حرَف معانيها وألفاظها إلى ما يريد من فريدة من "فرائد" الشعر كذلك، ولأنّ الشعراء يقدّر مفاهيم الحلال والحرام والتقوى وعذاب النار ويوم بعضهم بعضاً تجد أنّ هناك من عارضها بقصائد لا القيامة ومشاهده. إنّ ما يفعله هؤلاء المعلّمون أكبر من تقلّ جماليّة عنها، لقد أصبحت تلك "الفريدة" فرائد كارثة، إنّهم يحطّمون في نفوس الطلّاب أهمّ شعر قالته أيضاً، وأنجبت لها عرائس شعر ومروج تتهادى في

يكون "حصان طروادة" ويوظّفه المعلّمون ليعلموا من جماليّة هذه القصيدة تدفعك لأنْ تقرأها ولا تنى في خلاله اللُّغة والصورة والعاطفة والتربية الخُلُقيّة، لأنّ ذلك، وتأخذك أبياتها بيتاً فبيتاً حتّى إذا ما انتهيت شعر الغزل هو تجلُّ من تجلّيات خلق الله الناسَ ذكراً شعرت باللذة الشعريّة، كأنَّك قد شربت ألدّ شراب، وأنثى، وجعل بينهم مودّة ورحمة، فكيف للمعلّمين أن فتقيم في نفسك، ولا تبرح عقلك ومخيلتك، وتستقرّ في يهذّبوا نفوس الطلّاب التي تفور بالحبّ والشهوة، إذا وجدانك كلّه لتستولي عليك برُمّتك، فتكتشف أنّك تحفظ القصيدة غيباً، وتترنم فيها كأنَّك في صلاة! أو كأنَّك فيروز التي ترنّمت بها قبلك، وهكذا حفظتُ القصيدة عندما عشتُ معَها في كتاب الشاعر فاروق شوشة، بل إنّ لكتابه هذا فضلاً كبيراً على، فقد حفّظنى القصائد العشرين عن ظهر قلب منذ كنتُ معلّماً، وقبل أن أحبّ

في تلك الزيارة الصفّية حدّثت الطلّاب عن القصيدة، في واحدة من زياراتي الصغيّة للصفّ العاشر وعن شعر الغزل، وعن رقّة القلب، وعن الطبيعة الإنسانيّة، وعن الحبّ الفطريّ بين الرجال والنساء، واندمجت في هذا الجوّ، ولم يقطع على ذلك التجلّي الشعريّ سوى إعلان الجرس انتهاء اللحظة الفاتنة، فطلب منّي المعلّم أنْ أسدي للطلّاب نصيحة! لا شكّ في أنّ المعلّم حريص على طلابه، وكلّ من في سلك التربية والتعليم حريص على الطلاب، وربّما توقّع منّى "محاضرة دينيّة خُلقُيّة ضدّ الغزل". لكنّني عندما الذي قلته، ولغير ذلك من جماليات منظومة بتساوق سمعت هذا الطلب: سكتُّ هنيهة، وقلت: نصيحة...

- الليبي 38

شؤون عربيــــة

## إضاءة لديوان الشاعرة فرات إسبر٠٠

# أطلس امرأة برية

### هند زیتونی، سوریا

وثقافياً وسياساً.

المجهولة وعلى الأسئلة المهمشة أو المطموسة اجتماعياً

وفي ديوان الشاعرة فرات «أطلس امرأة برية» نرى

أنها تتخطى أسلوب الكتابة الشعرية السائدة، وأنها

تسعى إلى البحث عن جغرافيا وأبعاد جديدة لتؤسس

لعالم شعري حرّ بأسلوب متميز وخلاق، وقد تجلت

أول موشرات ذلك بالديوان في عنوانه «أطلس امرأة

برّية» في عالم له كينونته الذاتية، وهي لا تقيدها

قيوداً تحد من انطلاقتها فهي امرأة برية، وقد شعرنا

من خلال نصوصها أنها تُحلّق بنا في عالم قصائدها

فهي تعرف تماماً بأن هذا العالم يغرق بالعطش في

كل ما هو جميل، العالم الدموي الذي يغرق بالحروب

والموت كل يوم، تقولُ في قصيدة «الفضيلة تعرف

ما لهذه الأرض/ تزدادُ وحشةً / وما بها من أنيس؟

غيرَ أنهار تتغيّر أحوالها في مواسم الله / كيف لنا أن

وأنهار حياتي تفيض بالنذور.

الحالمة وتسبح بنا على وجه الماء.

تقول الشاعرة:

معنى العطش»:

قصائدي مبتلة بالماء

صدر ديوان «أطلس امرأة بريّة» للشاعرة «فرات إسبر» عن دار التكوين والترجمة في دمشق ضمن سلسلة إشراقات التي يختارها ويشرف عليها الشاعر الكبير أدونيس.

ومن يطلع على ديوان الشاعرة «فرات» يلحظ أنها تسعى إلى إيجاد بصمة شعرية خاصة بها، ويتجلّى ذلك في نصوصها الواردة في المديوان؛ فهي تحاول تجاوز المألوف والمكرر لتصنع عالمها الخاص، وهو أفق يتشكّل من ذات شعرية قادرة على تجاوز كل ما يقيدها أو ما يحد انطلاقها.

والبصمة في الإبداع الشعري لا يكفي فيها أن تتشكل من صياغة أفكار أو قضايا تتصل بالواقع فقط أو أنها صياغة شعرية تتكىء على حصيلة قراءات شعرية وفيرة تشكل الأفق الشعري، بل تتشكل هذه البصمة من بعد أخر يجمع بين الأمرين ويمزجهما ويتجاوزهما، وهو بعد ذات الشاعر.

وقد ذكر أدونيس بأن الكتابة الشعرية الآن كأنها تجيء من أفقٍ أخر؛ أفق الذاتية المتحررة من جميع السلطات الكابحة، وأفق الكينونة المنفتحة على الأعماق والأبعاد



نطمئن/ في هذه الأرض التي سيّجت بالتعاويذ؟/ الفضيلة تعرفُ معنى العطش.

وتقول في قصيدة أخرى: أكتبُ الشعر ليطمئن قلبي. حيث ترى العالم من حولها موحشاً، وكأنه خلا من الإنسان الحقيقي، إنه عالمٌ يتغيّر فيه كل شيء إلى الأسيوأ، بل ما كان مصدراً للحياة أصبح مصدراً للموت، إنه عالم متعطّش للفضيلة التي غابت عنه.

فهل الشعر هو الوسيلة الناجعة للهروب من ورطة الموجود؟ وهل باستطاعته أن يمنحنا الخلاص والسكينة والراحة والهدوء؟

يعتمد الديوان على إيقاع داخلي مستنداً إلى النغمة الشعورية والانفعال الذاتي، ما يمنحه صدقاً عميقاً وسحراً خاصاً يشعر به المتلقي، وكذلك الأسلوب سلس وممتع حيث تحمل الصور الشعرية دلالات ثرية وتستند إلى رؤى فلسفية وصوفية عميقة من خلال الاستعارات والانزياحات المبتكرة. والصور الشعرية غموضها شفيف، فلا هي مستغلقة على القارئ؛ فتحول بينه وبين الاستمتاع بالنص الشعرى، ولا هي

بسيطة ساذجة في متناوله لأول وهلة.

أما العناوين فليست مجرد إشارات، بل أبواب سرية إلى عالم مكتظ بالأسرار والاحتجاج الصامت.

كما يتكئ الديوان على شبكة دقيقة من التناصات التي تهدف إلى إثراء النص من خلالها، وما تفيض به من دلالات:

- تناص صوفي حيث تستحضر الشاعرة مفردات وثيقة الصلة بالصوفية كالفيض، العروج، الغياب، الحضور لكن الشاعرة تعيد توظيفها برؤية أنثوية، حيث يصبح العروج عروجاً جسدياً ومعنوياً في أن، والغياب فعل حضور متجاوز.

- وتناص جغرافي - أسطوري حيث تستعار مفردات الأطلس، الخرائط، الجهات، والبحار لتبني به بنية رمزية مغايرة حيث لا تسير المرأة على الخريطة، بل تسير الخريطة بها.

تنساب اللغة في القصائد كما لو كانت البحر ذاته، فكلما غُصت فيه اكتشفت مزيداً من ثرائه وثرواته ودرره.

تكتب الشماعرة بلغة مشبعة بالرموز، إذ تصبح المرأة أكثر من كائن بشري؛ إنها الأرض، والبحر، والعاصفة، وفي أحيانٍ كثيرة الجرح المفتوح الذي يتكلم، وبواسطة هذه الصور، تُحيل القصائد المتلقي إلى عالم متمرد على القوالب، متحرر من الترويض، تماماً كما تشتهي «المرأة البرية» أن تكون.

تقول في قصيدة العابر في ثياب الله:

مهووسة بالنذور/ أغني/ أرقص/ أدور/ مثل الدراويش في حانة الله.

- الليبي [40]

كما تظهر روحها المتمردة على كل الرتابة والتاريخ الذي يكرّر نفسه، كيف لا وهي حارسة هذا الكون المتردي في قيعان البؤس والحزن، فالصوت الأنثوي هنا لا يخفى على أحد لما فيه من أسئلة عميقة تحمل

تقول: مُذُ هبطنا وأنا أحرسُ الأرض، أحرسُ وجع

طابعاً فلسفياً توجهها لنفسها ثم للأخر.

تقول: أسمع صوت الماء بصمت العارف/ أدركُ أنَّ امرأةٌ مرّت من هنا.

أفتحُ قضص صدري وأطير عصافيره/ يا أيها الإنسان لا تكن سجاناً.

فنلاحظ أن الشاعرة تتعمّق في قضايا الذات البشرية وتتوق إلى الحرية والجموح والانعتاق من أعباء الماضى وحمولته التي أثقلت كاهل الأنثى خاصةً.

- للحُبّ مكان في شعر فرات لكنّ الحُب ما زال من المحرمات في حضارة الشرق، والأنثى الشرقية كانت في أغلب الوقت الماضي تتزوج لتنجب وتصبح ربة بيت فقط، لم تكن تعرف الحب ولم تستطع أن تتفوه به، ولم تكن تجرؤ أن تكتب الشعر أيضاً.

وأكثر الشاعرات الأن كسرن حاجز الخوف، وكتبن عن الحُبِّ والجسد والرغبة، فالحب له القدرة السحرية على الخلاص من كل الأوجاع التي تحيط بالأنثى والحياة.

وقد تحدثت الشاعرة عن الحب والجسد بلغة رمزية متجددة، فهي تصرّح بأنها بحاجته تقول الشاعرة: يا موسى ألق بعصاك/ وهب لي رجلاً يتسع لحبيّ / فكيف تخاف الشاعرة وهي التي تمشى وتقطع طرقات

الغيب وكلها شغف لصيد المجرات.

وقد خاطبت الحُبّ وقالت: لك زمنك أيها الحب ولي زمني/ أصابعك من معدن وعواطفك أسلاك وأنا نسيمٌ عليل/ ويدٌ تلمس خدٌ الهواء.

فالحب هو دوماً سلاح الشعراء للنجاة من تباريح الحياة ومشقاتها.

تقول الشاعرة: أقاومُ الظلمة بالحب/ وأسقطُ في حضن الوردة مبتلّة بالضوء.

كما نقتطف من قصيدة واحة العطش

جسدٌ تتفطر رغباته/ مثل الورد في آخر أيامه/ قالوا أنَّهُ مات من فخ نصبته له الدنيا

- وهنا نلاحظ دور المرأة كجغرافيا متحركة:

في هذا المستوى، لا تظهر المرأة ككائن ثابت أو موضوع تأمل، بل كقوة مكوّنة للفضاء، تتحرك عبر الخرائط لا بوصفها راحلة، بل بوصفها خالقة للاتجاهات، هي الأطلس ذاته، لا من تسير عليه.

تتحول المرأة إلى معادل رمزي للأرض - لا بوصفها أرضاً مأهولة فقط، بل كأرض برية، عصية على الترويض، ليست حركتها سفراً تقليدياً، بل هدمٌ وإعادة بناء للمكان، بمعنى أن وجودها يعيد تعريف

وأخيراً نرى أن «ديوان أطلس امرأة برّية» هو مشروع شبعري يعيد طرح الأسبئلة حول الجسيد، واللغة، والمكان، من منظور أنثوي متجاوز للثابت والمصنوع.

في عددها الأوّل وفي عام جديد وبابتهاج ثقافيّ: مجلّة «الإصلاح» نحو عامها الخامس والخمسين



### الليبي خاص ، فلسطين

عرعرة - لمراسل خاصّ : أصدرت دار «الأماني» استعرض من خلال التعريف به وبمسيرته التَّقافيّة مجتمعنا العربيّ وشعبنا الفلسطينيّ.

> كتب عنه رئيس التّحرير في زاوية «العروة الوثقي» لمفيد صيداويّ. كنموذج للمفكّرين العرب والفكر العربيّ الحديث، وقد

في أوائل نيسان العدد الأوّل من مجلّة «الإصلاح»، والتّربويّة وبعض أفكاره ومجمل نشاطاته في مجالات وبه تفتتح ببهجة ثقافيّة وموادّ دسمة العام الخامس التّعليم والفكر والبحث العلميّ. وفي الزّاوية ذاتها وجّه والخمسين لبداية انطلاقتها في العام 1970، ونحو ورسالة وتحيّة لقرّاء «الإصلاح» سعيدًا بهم وبحفاظهم سموّ معرفيّ يرقى بكتاباتنا وإبداعاتنا ويحفظ لغتنا على هذا الصّرح الثّقافيّ والوطنيّ ومستعرضًا بعض العربيّة ويصون حركتنا الثّقافيّة في بلادنا، معبّرة المحطّات من تاريخ هذه المجلّة العريقة. وعلى غلافها عن الحاجات المعنويّة والمعرفيّة والوجدانيّة لطموح الأخير صبورتان: لكتاب «الزّمن» لحمو طال بار يوسيف، ولكتاب «الكشكول» للأخويْن حبيب الله، وقد جاء العدد مزيّنًا بغلاف يحمل صورة المفكّر وعلى الغلاف الدّاخليّ صورتان: لكتاب «نور على العربيّ البحرانيّ، محمّد جابر الأنصاريّ، والّذي نور» لعبد الله عصفور، ولكتاب «في أدب الأطفال»

وفي الزّوايا الثّابتة الأخرى كتب عمر سعدى بألم توما حول «نثريّات رثائيّة فوّاحة بالمجبّة من جعبة د. رمزيّة لأمير الشّعراء بعنوان «سليمان والهدهد»، وفي على طه مسك ختام المجلّة تحت عنوان «ترامب يفتح

> عن الصّورة في سياق الحرب وتناسل الدّلالة»، وكتب أ.د. حسيب شحادة مقالة أدبيّة علميّة بعنوان «هل ترجم القسّ النّصراويّ، إلياس مرمورة التّوراة السّامريّة إلى العربيّة»، وكتب جواد بولس مقالته السّياسيّة «أعداء السّلام هم أعداء إفشاء السّلام»، حبيب الله مقالة «عندما تسيطر المصالح النّفعيّة على تظلّل»، ومالك صلالحة «بيت العزّ». حياة النّاس»، وكتب رياض خطيب بأسلوبه المسرحيّ مقالة «قطار الأولاد»، وفي مقالته النّقديّة كتب د. منير

في «خالدون في ذاكرتنا» عن الرّاحل المحامي عماد إياد الحاجّ»، وفي مجال التّربية والتّعليم كتب أ.د. محمّد عبري نصّار مستعرضًا حياته ومسيرته، وكتب محمّد الرّبيعيّ عن «جامعة بغداد منارة العلم والمعرفة عبد الله عصفور عن المربّى المرحوم عارف أحمد في قلب العراق»، وكتب على حسين قدح «مقدّمة وديع صرصور مستعرضًا حياته ومسيرته التّربويّة لكتاب الأستاذ عبد الرّحيم الشّيخ يوسف صفحات ونشاطاته العامّة، وتابع نبيل طاهر جلسته الحادية من الذّكريات»، وفي مقالة وطنيّة وعلميّة كتب سعود عشرة مع المفكّر محمود أمين العالم حول «العلم خليفة عن «البطيخ رمز للقضيّة الفلسطينيّة»، وكتب د. والحرّية»، وكتب عبد الرّحيم الشّيخ يوسف جولة رفيق مصالحة مقالة علميّة طبّيّة حول «مرض الزهايمر جديدة لعشّاق العربيّة من «جولات في بساتين بنت كابوس العصر» وتسماءل في عنوانها «هل هناك عدنان»، وفي «أدب الأطفال والفتيان نقل العدد قصيدة بارقة من أمل بعد اكتشاف العلاج الجديد»، وكتب رشدي الماضى مقالة عن «الثّقافة لا نهائيّة الحراك»، «عطر الكتب» نقل العدد مجموعة من الإبداعات الثّقافيّة وكتب رياض كامل كبها عن «الكاتبة والمؤرّخة سارة من كتب ودوريّات، وفي «إلى لقاء يتجدّد» كتب محمّد أوسيتسكي لازار»، وكتبت صباح بشير حول قصيدة الشَّاعر العراقيّ حسين السّيّاب «مطر على خدّ الطّين، بحث عن الذّات في محراب الحبّ».

وفي باب المقالة كتب فراس حج محمّد حول كتاب «فتنة وفي نافذة على الشّعر العبريّ نقل العدد قصيدة الحسّة السّادسة - تأمّلت حول الصّور»، وبالتّحديد «الشّيخ يمرّ أمام بئره» للشّاعر نتان زاخ، ترجمها الشَّاعر راشد حسين، وفي نافذة على الأدب العالميّ قصيدة «من أجل السّبيطرة على العالم» للشّاعر الرّوسيّ ستانيسلاف كوناييف، ترجمها الشّاعر عبد الرّحمن الخميسيّ، وفي باب الشّعر كتب يوسف جمّال «أنا وأنت عاشقان»، وكتب كامل الرّكابيّ من وكتب د. نبيه القاسم مقالته «دجل منجّمين وغباء بغداد قصيدة «المغارة»، وكتب حسين جبارة «عادت شيوخ وصمت المثقّفين والمسؤولين»، وكتب د. محمّد بأكثر من أمير»، ونظمات خمايسي «راية الصّلح

## حياة معلّقة على مفهوم البيت وخسارته..

# الملائكة لا تحيا طويلا



نداء يونس فلسطين

لم يكن صدور هذا العمل عن دار الآن ناشرون وموزعون في الأردن، بعد أعوام من رحيلها عام 2015 عن عمر ناهز الحادية والثلاثين، مجرد حدث عابر. كانت هذه الولادة المتأخرة لما كتبته "هند البكاي لهبيل" في لحظات الاحتضار بمثابة وثيقة شخصية وسياسية، وصرخة إنسانية واعية، امتزج فيها صوت الكاتبة بصوت المريضة في لحظة مواجهة حاسمة مع الحياة. جاء هذا الإصدار بتقديم من الباحثة والإعلامية "هدى البكاي لهبيل"، شقيقة الراحلة، التي جمعت النصوص وقدّمتها بمحبّة ووجع نبيل، وبحسِّ شعري ينسجم مع نبض النصوص.

[45] الليبي – - الليبي 44 - شؤون عربيــــة 

> وبينما يستحضر العنوان "الملائكة لا تحيا طويلاً"، الذات ككائن هش وملائكي في عالم مفترس، فإنه يكشف البعد الرمزى للموت السريع للجمال في هذا العالم، ومن هنا يتحول اللعب على الغياب من البعد الشخصى للمرض الذي هدد جسد هند – البيت الفيزيائي، إلى البعد العام حيث الحب، والجمال، والحياة، وفلسطين بيوت رمزية مهددة دائمًا بالحرب والخذلان. وبالتالي، فهي تكتب الجرح لا عنه، وتجعل من المعاناة الجسدية مرأة للمعاناة الجماعية.

البيت كما تكتبه "هند" يمثّل ذاكرة حية وحميمية، ومنفى للذاتين الخاصة والجمعية، وزمن مفقود، والأهم من ذلك، أنه فضاء هجين وأرض للتحولات. وإذ يشكِّل الجسد والوطن والحب بيوتًا هشةً في عالمنا العربي، تتحول اللغة لديها إلى مأوى، والكتابة إلى فضاء للحماية والمواجهة وإعادة الاعتراف.

الحب والحرب: تقاطعات الكتابة والمأساة: تصف "هدى البكاي لهبيل"، شقيقة الشاعرة، هذا العمل الذي يحمل أكثر من ثلاثين قصيدة، بكونه "خريطة لعالم الشاعرة الداخلي"، وهذا صحيح إلى حد بعيد. لكنه أيضًا خريطة لجغرافيا الألم العربي، لتلك المسافة بين الأرضى والجسيد، بين فلسطين والمغرب، بين الخيمة والبيت، وبين الحياة والموت.

يتبدى من النصوص التي تتوزع على موضوعات تتعلّق بالوطن، المرأة، الحب، الحرب، وفلسطين، ذلك الحس العميق بالتشظي، فالذات الكاتبة هنا ليست منعزلة عن عالمها، بل تنغمس في مأسيها، ترفض الصمت نلمس خطابًا رثائيًا سياسياً حيث تتداخل الأبجدية مع الشمس هنا". فكرة الغدر الاستعماري، وتتداخل مع مأساة النزوح يستشرف هذا العمل المستقبل كما لو كانت غلالة

اخترعنا الأبجدية/ ليغتالها القادمون من الشمال/ فلا السين سين سلام/ ولا راء الشرق راء". توظف هند تفكيك الأبجدية كأداة شعرية فاعلة للتعبير عن انهيار المعاني أمام الفقد، فالحرب لا تقتل الإنسان فقط، بل تقتل اللغة ذاتها، وتقلب حروفها، وتحوّل "السين" من "سلام" إلى "سيف". هذه المفارقة الدامية بين الحرف كرمز حضاري، وبين انتهاكه، تعكس رؤيتها للكتابة حيث تصبح الكلمة المهددة وسيلة للدفاع عن الذات، وتكشف عن الوجه الحقيقي للسلام الذي يجتاح وجه العالم لكنه يحمل وجه الحرب، ما يكشف بدوره مشهدية سياسية وديموقراطية مريضة وعولمة وحشية: "يريدون أن يعطوك شبرا من الأرضي/ وعلمًا/ ويعلقوا على صدرك شارات السلام"؛ هؤلاء أنفسهم الذين تقول الشاعرة إنهم "صلبوا السيح مرتين".

تبنى هذه الدوال تناصًات قوية في ظل حضور القضية الفلسطينية بقوة في قصائد مثل "كلنا ياسر" و"طفل الحجارة"، حيث تمتزج صورة الطفل المقاوم بتمثلات الأمل والموت معًا، ويصبح الطفل الفلسطيني، ليس فقط رمزاً للنضال، بل لحلم الشاعرة الذي لم يكتمل: "يا طفل الحجارة/ يا أمل الضائعين/ يا أمل اللُّبعثرين"، "في يدي حجارة ستحرر البيت، المرافئ/ والمحارة"، حيث تتجلى فلسطين، التي خصصت لها هند القسم الأول، كمراة للمأساة العربية الكبرى "منذ صرنا وصار الوطن/ حكاية/ خرافة" أسقطت من جيوبها ما علمتنا إياه الأساطير من "أن أجدادنا قالوا شعرهم أو التواطؤ. ففي قصيدتها "وصية لسكان العراء"، هنا ... / عرفوا الله هنا، عرفوا الحب هنا. / عرفوا

العربي. تكتب هند: "يا إخوتي يا سكان العراء/ نحن شفافة تفصل هذه الروح الشفافة والعذبة عن القادم:

"حينئذ سنغير مناسك الحج/ من طواف/ إلى رقص على إيقاع ... فماذا لو علقوا راياتهم على قبر محمد ...". هذه الرؤيوية، التي تنكشف بلا مواربة، ترفع هذه النصوص إلى الوظيفة الأسمى للشعر؛ الكشف؟ البيت كزمن ضائع:

تتوزع مفردات الغياب في هذا العمل كخريطة للتظهير والكشف والاستحضار القسرى لكل ما يتم محوه، قبل أن يستسلم نيسان للحزن"، أي قبل أن يتحول البيت الجسد والوطن إلى ماض لا يُستعاد، وإلى نوستالجيا موجعة عبر اللغة، فنحن لا نحسر - حين يُفقد البيت (بالهجرة، الحرب، المرض، الاحتلال، الموت)، المكان فقط، بل جزءً من الذات. وبهذا، يصبح "البيت" يصبح رمزًا للاغتراب، أو رمزًا للجسد حين يمرض، أو للهوية حين تُنتزع. "يا قاتلي أمهلني/ من الوقت القليل/ كمي أتذكر وجه أمي وملامح المدينة/ صوتها/ صمتها/ أحلام الأزقة/ أحزان الدروب/ ضجة أطفال يطاردون/طائرة ورقية/طائرة وهمية". فالبيت هنا هو المدينة، الأم، اللغة، الحنين، الطفولة، وكلها خيوط تتقطع حين يُفقد البيت

اللجوء إلى مكان خارج الوطن للعلاج يستحضر رمزيًا المنفى كبيت يحمل شاهدة للموت، ففي المنفى يرفض الأخر الهوية الفلسطينية وينكرها أأزعجه منظري/ عباءتي ... عقالي/ والكوفية ... لون البشرة الحنطى والملامح الشرقية/ حدق بي مليًا/ ثم رمى بجوازى على الأرض/ وقال أنت لا توجد يا فتى". هنا توظف الشاعرة الفعل المضارع الإثنى ethnographic present بكل حمولته السلطوية والإيديولوجية لإعطاء صفة الاستمرارية والراهنية، وفي جملة تقريرية تفترض امتلاكها وحدها لأبنية الحقيقة، في إشارة إلى استمرار اغتيال

ف<mark>لس</mark>طين في الحاضر.

يثبت هذا بدوره مفاهيم التمييز العنصرى والتهميش والعنف البنيوى وإبراز الغياب أو الفقدان بشكل معيش وليس كذكري، حيث تعمل السلطة الرمزية كما يشير هذا الفعل في الحاضر، وليس فقط كذاكرة أو تاريخ، فأنت كفلسطيني، تقول هند، "مذ حملت خيمتك الصغيرة على كتفيك"، يطلب منك باستمرار: "غيّر وجهتك/ أو/ غيّر الهوية".

ورغم ذلك، تُعلى الشباعرة الأمل على الألم، فعلى المستوى الجمعي، تقول: "فهل يحتاج الكنعاني/ إلى جواز سفر أو إثبات هوية". وعلى المستوى الشخصى، فإن هند وهي تقف في قصائدها على الحافة بين الحياة والموت، تصرّ على الغناء، كما تقول في مقدمة الديوان: "لا أدّعي الشعر، ولكنني مجرّد امرأة تحترف الغناء". وهنا أيضا، تُعرّى هند مفهوم النخبوية الشعرية، وتعيد للقصيدة كينونتها الطبيعية، كغناء ينقذ الذات من الذوبان ومن الفناء.

#### الكتابة من الوجه المحولسلة الحياة:

في عملها، تدرك هند بقوة معنى خسارة البيت: الجسد والوطن والحلم والانتماء، لذلك تصرخ من أعمق نقطة في ضعفها "سأعود إليّ / إلى بدني.. إلى وطني/ إلى ليلي.. إلى قمري/ إلى عيني الله الواسعتين". ومن هذا المنطلق، يشكّل عملها "الملائكة لا تحيا طويلاً" شهادةً رؤيوية على زمن متشظ وحياة معلّقة على مفهوم البيت المخسارته، بمعنييه الفيزيائي والرمزي. ففي نصوص المغربية الراحلة هند البكاي لهبيل، يتحول البيت إلى مجاز كثيف يتقاطع فيه الزمن بالمكان، والحميمية بالفقد، ويعكس معان متعددة: الانتماء، الهوية، الذاكرة، المنفى، الجسد، اللغة؛ فالبيت هنا ليس المكان بمعناه المجرد، بل الحامل لرمزية عالية

[47] الليبي – - الليبي [46] معهد العالم العربي بباريس يحتفي بها ٠٠

# أول انطولوجيا للشاعرات الفلسطينيات

Je ne connais pas



## رام اللَّه، باريس (وكالات)

نظم معهد العالم العربي في باريس أمسية شعرية موسيقية مساء الجمعة، احتفاءً بصدور الجزء الأُول من أُوْل أنْطولوجيا معاصرة لشعر المرأة الفلسطينية، من إعداد وتقديم الشاعرة الفلسطينية نداء يونس تحت عنوان "فلسطين متشظية"، وهذه هي أول أنطولوجيا مخصصة بالكامل لأصوات الشاعرات الفلسطينيات من مختلف الجغرافيات: من الداخل الفلسطيني (1948)، ومن غزة، والضفة الغربية، والقدس، ومن المنافي والشتات. ولا تشكِّل الْأنطولوجيا تجميعًا لنصوص شعرية، بل وثيقة أدبية نقديّة وتاريخية تتبعت التحولات في الخطاب الشعري الذي تكتبه الفلسطينيات، وبما يعيد رسم خارطة فلسطين عبر هذه التجارب الشعرية التي تتقاطع مع أزمنة المنفى والوطن والذات من خلال التركيز على موضوعات الجسد، واللغة، والذاكرة، والأرض، إن تكرار "أنت" يكشف عن عمق التعلق والانكسار، وتكرار رحل، يكشف عن هشاشة الحلم حين يصطدم بخس<mark>ارة</mark> البيت/ال<mark>حب.</mark>

#### اللغة: سلاح الشاعرة وبيتها الأخير:

است<mark>مرت</mark> في الكتابة وهي تتلقى العلاج في مستشفى سان لويس في باريس، وكتبت قصائد مثل "حكمة الأقدار" و"يوم يبعثون". هذا الاستمرار نفسه، هو فعل مقاومة، كما وصفته شقيقتها في المقدمة: ظلُّ يلازمها ويسكنها حتى وهي تتلقى العلاج"، فقد واصلت كما تقول شقيقتها هدى: "حربها ضد السرطان بمواصلتها الكتابة، فصار البيت موقعا مزدوجا للهشاشة والقوة "، وشعرها دعاءً خافتًا في عالم صاخب بالحرب والفقد: "حبك كوجه الله/ أينما/ وليت وجهى أراه".

لو أتيح لهند أن تقوم بتحرير النصو<mark>ص، ربما كانت</mark> ستخفف من تقريرية الجمل وتعمد إلى الاختزال، لكن بالمجمل، تظل نبرة الصدق التي تخترق اللغة علامة مميزة لهذا العمل، فلا زخرفة ولا غنائية، بل تقابلات تبنى وتهدم وهذا ما يخفف وطأة المباشرة أحيانا كثيرة. هناك حس شعرى صادق، حتى في التواضع الافتتاحى بقولها: "أين أنا من مكانة الشعراء!". لكن هذا التواضع لا يلغى القوة التعبيرية. وعلى العكس، تتقاطع تجربتها إلى حد كبير مع تجربة الشاعرات المقاومات في العالم العربي، حيث الشعر ليس مهنة،

هند البكاي لهبيل" لم تكن "امرأة تحترف الغناء" فقط، بل صوتاً نقياً اختار أن يظل يغنى حتى الرمق الأخير، لعل الشعر، وحده، يخلّد ما لا يستطيع الزمن الاحتفاظ به: الكرامة، الحب، والأمل والبيت.

يُعيد الشعر تشكيلها من خلال الانتقال بين الذاتي والعام، واللذان يتحولان بدورهما إلى مرايا لبعضها

ففى سياق المنفى واللجوء، يحمل البيت رمزية الوطن المستعمر والهوية المتشيظية، وفي سياق المرض والموت، يحمل البيت رمزية الجسد المهدّد، وفي سياق الحرب واللجوء، يحمل البيت رمزية الدمار والخيمة، وفي الحب، يحمل البيت رمزية الحبيب (والخذلان)، وفي اللغة، تحمل القصيدة رمزية البيت كمكان بديل. وبالمجمل، يحمل البيت في هذه النصوص رمزية الحياة في مدن الرما<mark>د حيث نتقاسم "الحب والأمل</mark> والضياع". • شعرية السخرية:

في مواجهة المرض لم تسقط قصائد الشاعرة في فخ الشكوى الذاتية، ولم تكتب عن الجسد كمكان للانكسار، بل كمجال للمقاومة. تمامًا كما تقاوم النساء بالحب رغم أنه "في مدينتا انتحار"، أحبني حتى أقود انقلابا جديداً"، و"اكتب كتابا مقدسا جديدا/ وأخترع أسماء أخرى/ للأنبياء وأخترع صلوات أخرى/ لجميع آلهة النساء"؛ تمامًا كما تقاوم البلاد والمدن والمخيمات واللاجئون موتهم الرمزي والمادي. وفي ظل الخسارات للجسد وللحب وللوطن، تتحول القصيدة إلى جسد بديل، والسخرية إلى أداة لمواجهة الخدلان. ففي قصيدتها الأخيرة، "قال لها..." تتكئ الشاعرة على السخرية السوداء، فالحب الذي كانت بل خيارًا وجوديًا. تظنه خلاصًا يتحول إلى خذلان.

> تخلق هذه المفارقة كوميديا سوداء تختصر هشاشة الأمل في العلاقات الإنسانية: "قال لها.. أنت ستّ النساء/ أنت كُلُّ النساء/ [...] أنت.. أه.. منك أنت/ أنت.. أه.. منك أنت"، ثم "احتسى قهوته/ أطفأ سيجارته/ ثم رحل/ بصمت رجل".

وقالت الشباعرة يونس: إن هذه الانطولوجيا، بيانشتاين، المحاضرة في قسم الدراسات العربية

بجزأيها الأول الصادر بالعربية عن مرفأ في بيروت بجامعة باريس 8 (فانسان)، والباحثة في الدراسات وبالفرنسية عن دار المنار، والثاني الذي تم الانتهاء من الثقافية، ودراسات الترجمة، والفكر العربي الحديث، إعداده مؤخراً، أتاحت نظرة بانورامية تاريخية للشعر مع تركيز خاص على الفلسطينيين في داخل المناطق الفلسطيني الذي تكتبه 115 شاعرة فلسطينية منذ المحتلة عام 1948، والعلاقات العربية- اليهودية بداية القرن العشرين وحتى وقتنا الحاضر، ومساحة في فلسطين، والأرشيف الثقافي الفلسطيني قبل عام واسعة لأصوات الشباعرات الفلسطينيات اللواتي 1948، ومقاومة معاداة السامية في النصوص قدّمن رؤى جديدة وجريئة حول قضاياهن، من والثقافات البصرية العربية (1894 حتى المقاومة والهوية، إلى الموضوعات الأكثر حميمية مثل اليوم). وستيفاني لات عبد الله، الباحثة والأكاديمية الأمومة والبيت والجسد، حيث برزت مقاربات جديدة المتخصصة في الأنثروبولوجيا الثقافية، التي تعمل لتجربة الجسد والذات والنضال الفردى، متحدية على قضايا اللاجئين والشتات الفلسطيني، والهوية، الرقابة السياسية والاجتماعية. والمنفى.

بإنسانيتهن تحت الاحتلال.

وقد سلطت الأمسية التي نظمت في المعهد بإشراف مديره العام الشاعر شوقى عبد الأمير، وأدارها مترجم هذه الأنطولوجيا المسرحى والمترجم محمد قاسمى- سلَّطت الضوء على مضامين الأنطولوجيا وأهميتها الثقافية والسياسية في ظل واقعى الإبادة والمحو، بمشاركة الباحثتين سعاد أجسبوس-

وأشارت يونس إلى أن هذه النصوص تساهم في وأضافت الشاعرة يونس إن المشاركات تناولن عدة إعادة صياغة الحكاية الفلسطينية من منظور نسوى، قضايا معقدة وحساسة حول الحرب، والاعتقال يعكس تعقيدات الواقع بأبعاده الاجتماعية والسياسية، الجماعي، والواقع الاحتلالي والشعر كوسيلة تعبير ويبرز دور الشاعرة الفلسطينية كفاعل رئيسي في واحتجاج، حيث، أكدت المشاركات إحداث تحول الإنتاج الأدبي والثقافي وبناء السردية الفلسطينية جوهري في المشهد الأدبي الفلسطيني بعيداً عن هيمنة من منظور إنساني شعرى يقاوم التهميش ويحتفى الأصبوات الذكورية التي طغت على الساحة الأدبية لعقود طويلة، حيث يميل الشعر الذي تكتبه الشاعرات بشكل أكبر نحو التجربة الذاتية والجسدية وطرح قضايا إنسانية واجتماعية معقدة تتعلق بحياة النساء الفلسطينيات تحت الاحتلال، وبعيدًا عن الشعارات السياسية التي كانت سائدة في السابق، ما يساهم في إعادة تشكيل المشهد الأدبى الفلسطيني.

مسألة الإبادة المستقبلية "futuricide" وأكدت أن هذا العمل هو "احتفال بالشعر"، لكنه أيضًا وأما فيما يخص الإبادة المستقبلية "futuricide "تأكيد أن فلسطين، رغم التشظّى، ما زالت قادرة على الغناء"، وأن القصيدة قادرة على "خياطة الجرح"، فقد تناولت المتحدثات مسالة الإبادة المستقبلية "futuricide" وهو مصطلح جديد يسلط وعلى أن الشاعرات الفلسطينيات، وهن يكتبن عن الجسد، والأرض، واللغة، والمنفى، يعدن رسم خريطة الضوء على السياسة الإسرائيلية الرامية إلى فلسطين الحقيقية من خلال القصيدة: ويبنين جسورًا حرمان الفلسطينيين من أي أفق للمستقبل، في ظل من التعبير الفني والكتابي التي تتجاوز الحدود تبنى الاحتلال لسياسة "السجون المفتوحة"، حيث السياسية والجغرافية، ويمنحنها امتدادًا إنسانيًا يليق يتم تصوير غزة كرمز لهذا النوع من السجون، وهي الحالة التي امتدت أيضًا إلى الضفة الغربية، بها. حيث يعانى الفلسطينيون من الانقسام الجغرافي

المؤيدين لفلسطين من التعبير عن مواقفهم السياسية

والانسانية تجاه القضية الفلسطينية، مع الإشارة إلى

أن وصف ما يحدث في فلسطين كإبادة جماعية أصبح

أكثر قبولًا بين بعض الأوساط السياسية والإعلامية

هذه الأمسية شكلت في ظل الحرب المفتوحة على غزة،

وحصار الذاكرة الفلسطينية، تأكيد دور الكلمة في

وأوضيحت الشباعرة نداء يونس في كلمتها خلال

الأمسية أن هذه الانطولوجيا لا تكتفى بجمع القصائد،

بل تمنح الشاعرات الفلسطينيات حقّهن في أن يُسمعن،

وفى أن يُرى أثرهن، وأن تبقى فلسطين حيّة.

في فرنسا.

مقاومة الإبادة الثقافية.

والسياسي، والرقابة السياسية والقمع لمنع النشطاء وثمُّنت يونس جهود معهد العالم العربي، الذي احتضن هذه الفعالية الثقافية في فترة يعانى فيها التراث الفلسطيني من محو ممنهج، مشيرة إلى تزامن الأمسية مع معرض "الكنوز الناجية من غزة: 5 ألاف سنة من التاريخ"، والذي يستمر حتى نوفمبر 2025، ويعرض آثارًا وتراثًا إنسانيًا فلسطينيا يواجه خطر التدمير في ظل القصف والتدمير الاستثنائي الذي رافق هذه الحرب.

وشمل الجانب الأدائي من الأمسية، قراءات شعرية باللغتين العربية والفرنسية بأصوات مارجوري ناكاش وغنى ضو، تخللتها مقطوعات موسيقية حية لعازفة التشيلو أوريلي ألكسندر دالبغون، ما أضفى على الأمسية أجواء حسية تفاعلية، مزجت بين الكلمة واللحن، ومنح النصوص حياة أخرى على المسرح.

[51] الليبي –

- الليبي [50]

شؤون عربيــــة شؤون عربيــــة

# آهة تقطر دما



### إيناس المغربي، مصر

في ليلة من ليالي الشتاء الباردة، وفي الهزيع الأخير من الليل، أيقظت البرودة القاسية جميع أجزاء جسمى النائمة، بعد أن همست في أذني أن استفيقي فما هي إلا سويعات وأجعلنك جثة متجمدة، فقمت من فورى مذعورة أرتجف من فرط البرودة، فإذا بأطرافي جميعها متخشبة، ففتحت عيوني لأرمق غطائي الوثير الذي سقط بعيداً عنى، وأوقد مدفأتي لأستجلب منها الدفء الذي بطبيعته يساعد على تدفق الدماء في العروق فاستعيد نشاط أطرافي بعد توقف مرونتها من النافذة لأحس بالطمأنينة والدفء والأمان.

شدة الصقيع، لكنى لم أر شيئا البتة فقد عمَّت الظلمة المكان فأيقنت أنه انقطاع الكهرباء، فقمت أتحسس ما حولى وأتلمس الجدران والأركان حتى أصل إلى نافذتي لأفتحها فيدخل منها شعاع القمر الفضي الذي تعودت رؤيته كل مساء فأبصر به المكان، فإذا بالقمر قد خسف ضوؤه واختفى خلف الغمام، فغشيت العتمة المكان وكان لصوت الرياح صفير يعوى زادني شعور بالرهبة والضيق والاكتئاب، فما كان منى إلا أن أغلق

بالمقبض خلع في يدى وكسر في الحال فانفتحت لألامي إلا إخوتي، ظنوا وحدى من سيعاني. النافذة على مصراعيها من شدة الهواء الذي يشبه الصرّد في برودته فانداح في كل مكان ليستقر في واستغشى مسامعه بسماعات تُسمعه مزامير الشيطان مفاصلي وعظامي ليُحيلني في خطواتي المرتعشة لربوت متحرك ليس كإنسان متحكم في مشيته باتزان. فحاولت جاهدة ان أتحسس الأشبياء وأصل إلى منضدة صغيرة في ركن من الأركان كي أحصل منها على شيء أغلق به النافذة وأضيئ به المكان، وكنت قد شكيمتي، والأيام دول بيننا ،فما أصابني سوف تذكرت أنى وضعت بإحدى أدراجها شمعة وعلبة ثقاب يصيبكم وما حل بي فهو في طريقكم. لمثل هذه الأحوال، فتمكنت من إشعال الشمعة وحملها هل تعلمون من انا ؟!! لتنير الطريق أمامي لأستغيث بإخوتي في الحجرات

ضعف الجسد الذي كبر و خار وهو يجاهد معتركات الحياة لأظل واقفة بثبات دون عجز وانحناء. لكن يدى وانطفأت حجرتى ولكنها قبل أن ينطفئ فتيلها البصر عن إدراك الحقيقة. طارت شرارة منها حطت بسجادة أرضية أول طرفها فكل العرب أشاحت عنى عيونها وكل الأيادي انكمش الشرارة فيها كالنار في الهشيم، ناديت على إخوتي : ابالخيانة، غزة لم تسكت، إخوتي إخوتي، ألا تسمعوني، إخوتي إخوتي، هيا لم تنطفيء، لم تنكسر ولن تبالي، بل انفجرت حياة و أرضى جارية، ودمائى من جرحى سائلة؟ جميع من الأزمان.

لكن من أين أحس بذلك الإحساس، وعند غلق النافذة حولى سمعوا صرخاتي، أحسوا انتخاباتي، تألموا

ظللت أصرخ واستغيث فمنهم من صم عنى الأذان ومنهم من تهاون في نجدتي ونصرتي، ومنهم من رد الهتاف بهتاف وانقطع صوتهم عنى وكأن ليس لى في الوجود كيان..

اليوم خارت قواى، وضعفت قدرتى، وانهارت

أنا غزة الحرة الأبية التى طالما كانت فريسة ليهود المجاورة لحمايتي من البرودة وكأبة الظلمة وضعف خونة فاجرين داعرين، ذقت في سطوتهم ألام وتباريح نفسية، وإهانات واغتصابات جسدية، تحملت البرودة ولكني كلما مشيت إليهم أنثنت قدماي لأقع في وهدة والصقيع وتوسدت الرمضاء وتنفست الهجير، شربت العطش علقما، وأكلت الجوع حنظلا، وعشت حياتي مؤرقا ومبعثرا، فقدت خيرة شبابي فقدت جميع أهلى هیهات هیهات ضعفت عزیمتی وارتجفت یدای فوقعت و أحبابی، ولکنی لم افقد دینی و إیمانی ویقینی بربی في كبوة لم أستطع منها القيام، فسقطت الشمعة من وحسن ختامي في زمن انكسرت فيه المرايا وقصر فيه

عندى وأخر امتدادها عند باقى الحجرات فانطلقت عنى جودها، وكل الوعود تلاشت في هواء ثقيل مشبع

انجدوني، ألم أنصحكم ألا تصموا الأذان، وألا ستزرع من رماد أجسادها أزاهير وريحان، وستبنى تغلقوا عليكم الأبواب؟ ناديتهم بكل الصرخات، بكل من ركامها قلاعا وحصونا وقصورا عاليات، الولولات، فصرخاتي كانت مدوية، ودموعي على وسيصدم العرب لا بصراخها بل بصمودها على مر

[53] الليبي - الليبي [52] 

# حلو وقاتل



أحمد نظيف، تونس

يمنحنا كتاب "موراي كاربنتر" الجديد عن في ألمانيا. فعملاق صناعات المشروبات الغازية "كوكا كولا" سببًا إضافيًا لمقاطعة الشركة الأمريكي، منذ عقود يمول ضربًا من الإبادة التي تروي عطش جنود الجيش الإسرائيلي الأبدي. وربما سيوسع مجال تلك المقاطعة إلى شرائح ومناطق غير مهتمة بما يجري في فلسطين، كما لم يهتموا قبل عقود بدعم الشركة لنظام الفصل العنصري في جنوب «حلو وقاتل؛ كيف تنشر كوكا كولا معلو<mark>مات</mark> إفريقيا وقبل ذلك دعمها وتعاونها مع النازيين مضللة وتصيبنا بالمرض».

الصحية من خلال شراء ذمة العلم. وهو ما يشرحه "كاربنتر" في تحقيق استقصائي طويل ومفصل صدر حديثًا عن دار نشر معهد ماساتشوستس للتكنولوجيا تحت عنوان:

یشیر "کاربنتر" إلى أن فكرة الكتاب قد تطورت م<mark>ن</mark> كتابه السابق عن اقتصاد الكافيين، عندما اكتشف أن المشروب المحتوى على الكافيين الذي يستهلكه الأمريكيون بكثرة هو "الصودا". مجادلًا في هذا الكتاب بأن مجموعةً متزايدة من الأبحاث تُظهر أن المشروبات المُحلاة بالسكر هي العنصر الرئيسي في النظام الغذائي الأمريكي الذي يُساهم بشكل كبير في الإصابة بالسمنة، وداء السكرى من النوع الثاني، وأمراض القلب والأوعية الدموية، والتي تُودي جميعها بحياة ملايين الناس سنويًا. ويعود عدم إدراك معظم المستهلكين لهذه الحقيقة، إلى أن شركة "كوكا كولا"، رسمت منذ سنوات سياسة لتطوير حملة تضليل شديدة الفعالية مُصممة لتمويل الدراسات الصحية وتحويل وجهة نتائجها، وكذلك بناء عدد من الواجهات العلمية والمدنية لإنتاج سرد علمى واجتماعي مخالف للواقع لزيادة مبيعاتها وكسر كل محاولة للطعن في منتجاتها الضارة، فضلًا عن تمويل واسع لعدد من المؤسسات الأكاديمية ذات التأثير.

لكن اهتمام الكاتب بنشاط الشركة الأمريكية العملاقة فى السبوق الأمريكية وتأثيراتها على الستهلك الأمريكي، لا تحجب انسحاب هذه السياسات على بقية فروع الشركة في العالم، حيث ما تزال تحتفظ بشعبية هائلة، بفضل سخائها تجاه وسائل الإعلام السائدة من خلال نظام توزيع الإعلانات، وكذلك مع الهيئات الرياضية مثل الفيفا واللجنة الأولمبية الدولية وغيرها من المؤسسات التي تشرف على تنظيم تظاهرات رياضية دولية. ولكن في بعد أكثر عمقًا، يطرح كتاب مورای کاربنتر" علی نحو ضمنی سؤالًا مهمًا عن

استقلالية العلم في ظل الرأسمالية، وهو سؤال ليس بجديد، ولكنه يعود دائمًا إلى النقاش بسبب ضعف الدولة ومؤسساتها الرقابية أمام تمدّد قوة رأس المال. الأمر الذي يهدد، ليس فقط الشفافية والاستقلال في تمويل البحوث الصحية لضمان أن سياسات الصحة · العامة تستند إلى أدلة علمية دقيقة وغير متحيزة، كما في مثال كوكا كولا، ولكن مصداقية العلم نفسه في تقديم معرفة مفيدة للبشر.

### أطعم الفمّ يستحي العلم:

رغم تحوّل العلاقة بين المشروبات الغازية المحلاة وكثير من الأمراض، ولا سيما السكري، إلى نوع من البداهة، إلا أن لكوكا كولا القدرة المالية على تحويل هذه البداهة إلى خرافة. يثبت "موراى كاربنتر" من خلال تقصى عدد هائل من الدراسيات العلمية والدعاوى القضائية والسيجالات التي دارت بين الشركة الأمريكية وخصومها، أنها نجحت دائمًا في التصدى ببراعة لكل طعنة من دعاة الصحة ضدها. فقد أنفقت ملايين الدولارات على تزييف الحقائق العلمية لإخفاء التكاليف الصحية للمشروبات الغازية عن الجمهور والتقليل من مخاطر السكر. ومن بين الأكاذيب الغذائية التي تروجها "كوكا كولا" فكرة أن السعرات الحرارية هي مجرد سعرات حرارية. ففى العام 2013 قال "جيمس كوينسي" الرئيس التنفيذي الحالى للشركة: «عندما نتحدث عن السُمنة، فالسعرة الحرارية هي مجرد سعرة حرارية. نحن بحاجة إلى توازن في السعرات الحرارية. وإذا كنت تتناول الكثير منها، أو تحرقها، فهذه مشكلة؛ بغض النظر عن مصدرها». وقبله قالت "كاتى باين"،

- الليبي 54 [55] الليبي –

شؤون عالميــــــة 

«مؤسسة كروس فيت» للياقة البدنية، وشبركات

المشروبات الغازية، لموراي كاربنتر التعرف أكثر على

الدور الذي لعبته كوكا كولا في رعاية الأبحاث العلمية

من خلال اطلاعه على وثائق قضائية. ومن بين 60

دراسة أجريت حول العلاقة بين المشروبات الغازية

وأمراض السمنة وداء السكرى من النوع الثاني منذ

عام 2001، لم يجد ما يقرب من نصفها أي صلة بين

المشروبات الغازية والمشاكل الصحية، وكان للباحثين

الذين أجروا الدراسيات روابط مالية مع صناعة

المشروبات. وقد كشفت شركة كوكا كولا في عام

2015 عن إنفاقها 118.6 مليون دولار أمريكي

خلال خمس سنوات على البحث العلمي وشراكات

الصحة. وفي قائمة المنظمات التي تمولها الشركة، نجد

العديد من المنظمات الطبية المؤثرة التي تلقت تمويلًا،

بما في ذلك «الجمعية الأمريكية للسرطان»، التي تلقت

حوالى مليونى دولار، و«الجمعية الأمريكية لأمراض

القلب»، التي تحصلت على حوالي 3.1 مليون دولار،

و«أكاديمية علوم التغذية». وبينما تزعم الشركة أن

هذا التمويل يهدف إلى دعم المبادرات الصحية، يبدو

واضحًا أن هذا الانخراط المالى يسمح لها بتوجيه

نتائج الأبحاث والرأى العام بما يخدم مصالحها. ذلك

الرئيسة السابقة للتسويق في الش<mark>بركة، «لا نؤمن</mark> بالسعرات الحرارية الفارغة».

لكن ما يقوله قادة "كوكا كولا" مخالف للعلم، فليست جميع السعرات الحرارية متساوية، حيث أظهرت الأبحاث أن السعرات الحرارية من السكر السائل لا تُستقلب بنفس طريقة استقلاب السعرات الحرارية من الحبوب الكاملة، أو من الفاكهة أو المكسرات. تسمح للشركة بإنهاء الدراسات دون إبداء أسباب، مع الاحتفاظ بالسيطرة على البيانات والملكية الفكرية.

في أبحاث الأغذية المتعلقة بالأطعمة فائقة المعالجة. ولا السكر الصناعي، مع الترويج للدهون كمسبب غذائي الجهة المُموّلة، إلا أن المراسلات تُشير إلى عكس <mark>ذلك،</mark>

لأمراض القلب التاجية. كما وجدت دراسة أخرى، النظام الغذائي، هو الذي يسبب جائحة السمنة.

ورغم وجود أدلة جيدة تُظهر أن النشاط البدني مهم الحفاظ على فقدان الوزن، إلا أن هناك أدلة أقلُّ فيما وفي عام 2019، حللت دراسية نُشيرت في مجلة يتعلق بزيادة الوزن. وجدت مراجعة منهجية لـ389 «سياسات الصحة العامة»، التابعة لـ«جمعية الوطنية دراسة برعاية كوكا كولا في 169 مجلة، أن معظم لسياسة الصحة العامة الأمريكية»، أكثر من 87 ألف تلك الدراسات قد خُلُصت إلى أن أزمة السمنة ناتجة وثيقة جُمعت بموجب طلبات حرية المعلومات. وكشفت عن الخمول البدني. وعندما نشرت صحيفة «نيويورك الدراسة أن عقود شركة "كوكا كولا" مع الجامعات تايمز» مقالًا بعنوان «كوكا كولا تمول العلماء الذين الحكومية في الولايات المتحدة وكندا تضمنت بنودًا \_ يتجنبون لوم الأنظمة الغذائية السيئة»، أنشأت الشركة مبادرة شفافية، أدرجت خلالها جميع الدراسات التي كانت تمولها على موقعها الإلكتروني. ومع ذلك، وقد تُمكّن هذه البنود شركة "كوكا كولا" من طمس وجد تحليل شبكي لتمويل كوكا كولا البحثي بين النتائج السلبية، مما يتناقض مع التزاماتها العلنية عامى 2008 و2016 أن الشركة أبلغت فقط عن بالشفافية في تمويل الأبحاث. حوالي 5٪ من الدراسات التي مولتها. ويمتد تأثير في هذا المجال لا يتعلق الأمر بكوكا كولا فقط، فقد تمويل الصناعة إلى المؤسسات الأكاديمية، فبين رصدت الكثير من الدراسات التحليلية تحيز التمويل عامي 2011 و2015، قدمت شركة كوكا كولا مبلغ 1.9 مليون دولار إلى «جامعة ألاباما» لأغراض يتعلق الأمر بالوضع الراهن، فهذه العلاقة الزبائنية البحث والشراكات. وفي عام 2017 كشفت دراسة تعود إلى الطفرة الاقتصادية الكبرى ما بعد الحرب حالة لرسائل البريد الإلكتروني المتبادلة بين شركة العالمية الثانية. فقد وجدت دراسة تحليلية نشرتها مجلة كوكا كولا والباحثين الرئيسيين في «الدراسة الدولية «الجمعية الأمريكية للطبّ الباطني» عام 2016، أن السمنة الأطفال ونمط الحياة والبيئة» عن تبادلات صناعات السكّر رعت برنامجًا بحثيًا في الستينيات تفصيلية حول تصميم الدراسة، وتقديم النتائج، والسبعينيات نجح في إثارة الشكوك حول مخاطر والاعتراف بالتمويل. ورغم أن الدراسة لم تعلن <mark>عن</mark>

وسياسات الصحة العامة، وغالبًا بطرق تُرجّع كفة مصالح الصناعة على حساب الصحة. استراتيجية الواجهات:

الجانب الثاني، والأكثر عموضًا، الذي يكشفه كتاب "مورای کاربنتر"، هو استراتیجیة الواجهات، التي تتبعها كوكا كولا. وذلك من خلال بناء عالم مواز للتضليل، عبر بناء مؤسسات ومنظمات خيرية ومدنية تبدو مستقلةً لخدمة أجندتها ضد الخصوم وضد محاولات كسر هيمنتها المالية والعلمية. من تلك الواجهات «شبكة توازن الطاقة العالمية»، وهي منظمة غير ربحية تموّل الأبحاث حول أسباب السمنة، تأسست عام 2014، وكانت معروفة بالترويج لفكرة أن قلة التمارين البدنية، وليس النظام الغذائي السيع، هى المسؤولة بشكل أساسى عن السمنة. لكن تبين فيما بعد أن المنظمة ليست سوى واجهة لشركة كوكا كولا، وقد موّلتها الشركة ووجّهتها منذ إنشائها لكنها أرادت لها أن تبدو مستقلة. ومنذ عام 2008، قدمت الشركة أيضًا ما يقرب من أربعة ملايين دولار لتمويل مشاريع لاثنين من الأعضاء المؤسسين للمنظمة؛ هما الدكتور بلير، الأستاذ في جامعة كارولينا الجنوبية، والذي شكلت أبحاثه على مدى السنوات الخمس والعشرين الماضية الكثير من أسس المبادئ التوجيهية الفيدرالية بشأن النشاط البدني، وقد تلقى أكثر من 3.5 مليون دولار كتمويل من كوكا كولا لمشاريعه بحثية. والباحث الثاني هو غريغوري هاند، عميد كلية الصحة العامة بجامعة غرب فرجينيا، وهو أحد مؤسسى «السجل الوطني للتحكم في الوزن»، وهو دراسة طويلة الأمد أن هذه العلاقات المالية تؤثر على أجندات البحوث للأشخاص الذين فقدوا أوزانهم، وقد خدم في لجان

مُسلَّطةً الضوء على تعقيد تضارب المصالح في مجا<mark>ل</mark> البحث العلمي. وتطرح مثل هذه العلاقات المالية بين بحثت أثر الموّل، أن الأبحاثُ التي أجريت بين عامي 2008 و2016 وكانت مموّلة من كوكا كولا، قد المؤسسات الأكاديمية والشركة نقاشًا حول موضوعية نتائج الأبحاث واحتمال التحيّز في الدراسات التي توصلت لنتيجة أن الخمول البدني، وليس الطعام أو تبحث في التأثيرات الصحية للمشروبات الغازية. وقد أتاحت مهمة تغطية الصبراع القضائي بين

[57] الليبي – - الليبي 56

تابعة لمنظمة الصحة العالمية والمعاهد الوطنية للصحة، كما تبرعت كوكا كولا بأموال لبناء مراكز لياقة بدنية الرئيس التنفيذي لكوكا كولا أنذاك، مهتار كينت، إلى تقديم اعتذار علنيّ للغاية، في مقال نشره في صحيفة وول ستريت جورنال بعنوان «سنُحسّن أداءنا». ويشكل «المعهد الدولي لعلوم الحياة» واجهة أخرى، فهو منظمة دولية غير ربحية، تنشر دراسات حول التغذية وسلامة الغذاء، تأسس عام 1978 على يد أليكس مالاسبينا، المسؤول التنفيذي السابق في كوكا كولا، وفي عام 2020، بلغت إيراداته أكثر من عشرة ملايين دولار. ويشير الكاتب إلى نماذج من الأوراق العلمية التي ينشرها المعهد للتقليل من مخاطر السكر يكشف كتاب موراي كاربنتر عن الجانب المظلم لنشاط على الصحة، ولا سيما المشروبات الغازية.

بمخاطر الصبحة، فقد شكلت كوكا كولا في عام 2018 مجموعة ضغط مواطنية كواجهة مُحكمة لساعدتها في التصدي لضرائب المشروبات الغازية التي فرضتها عدة بلديات في كاليفورنيا. فقامت الشركة وحلفاؤها في صناعة المشروبات الغازية، تحت ستار حملة «كاليفورنيون من أجل المساءلة والشفافية في الإنفاق الحكومي»، بجمع التوقيعات لدعم مبادرة على مستوى الولاية تُلزم البلديات بالحصول على موافقة ثلثى الناخبين قبل تطبيق أي لمقايضة سحب المبادرة، مقابل قانون يحظر فرض أبارهم تجف وأصبحت المياه المتاحة ملوثة وسامة. ضرائب جديدة على المشروبات الغازية، حتى عام 2030. وقد قبل المُشرعون بهذه الصفقة ودفعوا بهذا البند كشرط مُلحق في مشروع قانون الميزانية.

والذي تلقى أكثر 1.5 مليون دولار. وقد دفع ذلك في أكثر من مائة مدرسة في جميع أنحاء الولايات المتحدة. وترعى الشركة برنامجًا يُسمى «الرياضة دواء» لتشجيع الأطباء على وصف النشاط البدني للمرضى. وعندما اقترح مجلس مدينة شيكاغو فرض ضريبة على المشروبات الغازية عام 2012 للمساعدة في معالجة مشكلة السمنة في الدينة، تبرعت الشركة بمبلغ ثلاثة ملايين دولار لإنشاء برامج لياقة بدنية في أكثر من 60 مركزًا مجتمعيًا في المدينة، وقد أدى ذلك إلى اختفاء مبادرة فرض الضرائب على المشروبات

شركة كوكا كولا في الولايات المتحدة وتأثيراته على أمّا على مستوى السياسات الضريبية، المرتبطة الصحة العامة، لكنه لا يغطى إلا جزءًا ضئيلًا من الجانب المظلم للنشاط العالمي للشركة ضد الصحة العامة وفي تدمير البيئة واستغلال العمال في دول الجنوب ودعم الأنظمة الفاشية والإبادية. ففضلًا عن دعم الشركة لجيش الاحتلال الإسرائيلي، تعتبر كوكا كولا متبرعًا أساسيًا لـ«جماعة إم ترتسو»، الصهيونية اليمينية، والتي تقود منذ سنوات حملات ممنهجة ضد العرب في أراضي 1948. كما شهدت الهند نضالات قام بها «بلاتشيمادا» في ولاية كيرالا، احتجاجًا على شركة كوكا كولا، إذ لاحظ القرويون أنه وبعد افتتاح تغيير ضريبي محلى. وقد أكسبها ذلك قوة تفاوضية، مصنع كوكا كولا في بلدتهم بفترة وجيزة، بدأت

( موقع <mark>حبر )</mark>



ورقم هذه العلاقات الوبهة التن صارت فاتمة بهن مصر ديين قوداني الإغريق؛ فإن وارتسيلاوس النائنة لم يحجم عن الانتسام إلى الطرف الأتوفى هندما تمكنت جيوش بالسبيل القارسية، في سنة كناة قبل الديلات من اسمق الجهوش المصرية. هذاك وإن كان وأماسيس، نفسه تك لوفي قبيل المالكات وانتدباه البيئون وإفريق قوريش، على الدور، إلى توجيه والزحام إلى مصر التهانة والمبيزة بالتصري والإعلان تتصوعهم لده ولقد حدث ذلك أثناه معاصرته لمدينة ومطهوره و = مثاب الحالية). وكثرُل وقميزه هذايا الليمين يسرورو إلاَّ أنه القهر في نص الوقت احتقق لمبلغ الخدمين أأف وادا احدًا الانفرارة التبن أرسانها إليه إطريق فوريش وحبيت فقع بتوزيعها وحفنة حلفات عالس يمنوه وإلم يمخفظ بهال وبرم ذاكء فإنه أبلدى فإنهامته المواقف وأوالمسيلاليس الثالث الله سارع بسعف إداف إلى الانفسام إلى صاوف أأفرس، وأاند الدكل والله في ذك اللهاة الكريمة التي شمله بها عندما أطلق صراح أرملة والمفسيس، القورينية الانتيكى، حيث وصلت إلى قوريني ساليعة.

<u>کتبوا ذات یوم</u>

## قَلْعتا الْجلالي <mark>و الميراني ٠٠</mark>

# فوق مستوى خط التاريخ



## عائشة بنت سليمان الْقرطوبي، سلطنة عمان، الليبي خاص،

### قلعة الجلالي:

"الْجَلالي" و "الْيراني" قَلْعَتان يَجْمَعُهُمَا اللَّوْقع الاسْتراتيجي، وَالتَّارِيخ المُشْترَك الَّذِي يَعُود لِفَتْرَة الاَحْتلَالُ البُرْتُغَالي وَالدَّوْر الْهَام الَّذِي لَعَبْتَاه وَالأَهْمِّيَة اللَّحْتلَالُ البُرْتُغَالي وَالدَّوْر الْهَام الَّذِي لَعَبْتَاه وَالأَهْمِّية التَّاريخيَّة وَالثَّقَافِيَّة كَمَعْلَمَيْن بَارِزَيْنَ فِي سَلْطَنة عُمَان، حَيثُ تَقَع قَلْعة الْجَلالي على جَانِبَي مَدْخُل بَحْر عُمَان، حَيثُ تَقَع قَلْعة الْجَلالي على تَلَّة عَالية على الْجَانب الشَّمالي الشَّرْقي وَلْعَة الْيراني تَقَع عَلَى تَلَّة مُقَابِلَة، على الْجَانب الْجَنوبي الْغَرْبي، تَقَع عَلَى تَلَة مُقَابِلَة مَ مَسْقَطْ ، بالقُرْب من سُوق مَطْرَح، مَمَّا مَيَّزَهُمَا هَذَا الْوُقع بِإِطْلَالالاَتَهُمَا الْبَانُورَامِيَّة، وإنَّهُما في غَايَة الأَهْمَيَّة لِلدِّفَاعِ عَن الْيِنَاء وَ الْدِينَة عَلى مَر في غَايَة الأَهْمُيَّة لِلدِّفَاعِ عَن الْيِنَاء وَ الْدِينَة عَلى مَر

الْعُصور، حَيْثُ كَانَتا تُشَكِّلان نظاماً دفاعيّاً مُزْدَوَجاً ضِدَّ الْهُجَمَاتِ الْبَحْرِيَّةِ بِفَضْلَ مَوْقعهَما الَّذي يُتِيح السَّيْطَرَة عَلى حَرَكَة السُّفُن الْقَادِمَة وَ الْلُغَادِرَة .

قُلُعُة الْجَلالي حصْن شَامِخ على سَاحلْ عُمَان، وَالْعُروفَة أَيْضاً بِاسْم "كُوت الجَلالي"، أَوْ "الْكُوت الشَّرْقي"، وَاحدَة مَنْ أَبْرَز الْعالم التَّاريخيّة في سَلْطَنة عُمَانْ، يَعُودُ تَارِيخ بِنَاؤُها إِلَى القَرْن السَّادِس عَشَر، حَيْثُ بَنَاها الْبُرْتُغالِيون عَام 1588 م.

وَيَعُودُ اسْمُ "الْجَلَالِي" إِلَى أَحَدْ الْحُكَامِ البُرتُغالِيين، حَيْثُ اسْتَخْدَمَها البُرتُغالِيون في البداية كَحَصْن دفاعي لحماية المدينة من الهَجَمات الخَارِجِيّة، في الحُروب الّتي خاضُوها في المنطقة، كَما اسْتُخْدِمَت

كُسِجْن لِلمَساجين السِّياسِيين.

كَما تَتَمَيَّز "قَلْعَة الجَلالي<sup>"</sup> بِتَصْميمها الم<mark>عْماري الفَريدْ،</mark> الَّذِي يَجْمَع بَيْنَ الطِّرازَيْن البُرْتُغَاليَ و<mark>العُّمَانيَ.</mark>

وتَتَكُون مِن بُرْجَيْن رَئِيسَيَين مُتَّصَلَّيْن بِجِدَارْ، وتَتَخَلَلْ الْجِدَار العَديد مِنَ الفَتَحَات التَّي كَانَتْ تُسْتَخْدَم لِإطْلَاقِ المَّدَافِعَ ، كَمَا تَضُم القَلْعَةَ مَجْمُوعَة مِنَ الأَبْراجِ الْأُخْرى النِّي تَخْتَلِف في ارْتِفَاعِها.

وَبَعْدَ نِهَايَةَ الاَحْتلَالُ البُّرْتُغَالي فِي القَرْنِ السَابِعِ عَشَرِ، قَام العُمَانِيون بِتَطْوير القَلْعَة، حَيْثُ شَهِدَتْ تَحْسينَات وَ إِضَافَات تَعْكِس الأُسْلوبَ المِعْمَارِي العُمَانِي وَ التَّقَلَىدي.

وَقَدْ لَعَبَتْ قَلْعَة الجَلَالي دَوْراً هَاماً في تاريخ عُمان، حَيْثُ كَانَتْ شَاهِداً عَلَى العَديد مِنَ الأُحْدَاثِ التَاريخيّة الهَامَّة. وَقَدْ تَمَّ اسْتخْدام القَلْعَة عَبْرَ العُصُور المُخْتَلَفَة كَحصْن دِفَاعِي وَمَرْكَز للْحُكْم ، كَمَا تَمَّ تَرْمِيمَهَا وَتَوْسيعُها في عَهْدِ النَّهْضَةِ العُمَانِيَّة.

وتُعَدُّ قَلْعَة الجَلالي اليَوْم وَاحدَة مِنْ أَهُم الوِجْهَات السياحيَّة في سَلْطَنَة عُمَان، حَيْثُ تَجْ<mark>دُبُ اَلافَ الزُّوّار</mark> مِنَ جَميع أَنْحًاء العَالَم، وَ قَدْ تَم<mark>َّ تَحُويل القَلْعَة إلَى</mark> مَتْحَف يَعْرُضُ تَارِيخَ عُمَان وَ تُرَاثِها العَرِيق.

#### قَلْعَة الْميرَاني:

شامخَة عَلَى ضَفَاف التَّاريخ في مَسْقَط و تُعْتَبر وَاحدة من أَبْرَز الْعالم التَّاريخيَّة والسياحيَّة في سَلْطَنة عُمَان منْ أَبْرَز الْعالم التَّاريخيَّة والسياحيّة في سَلْطَنة عُمَان ، لتَشْهَد عَلَى حُقَب زَمنية مَخْتَلفة وتُجسِّد عَظَمَة الهَنْدسَة المعْمَاريَّة العُمَانيَّة وَتَاريخ البلاد العَريق و تُعرف بتَصْميمها الفريد ومَوْقعَها الاسْتراتيجي. و يعرف بتَاء قَلَّعَة الميراني إلى القَرْن السَّادس عَشَر الميلادي، وتَحديدًا الفَتْرة الَّتي شَهدَت الوُجُود عَشر الميلادي، وتَحديدًا الفَتْرة الَّتي شَهدَت الوُجُود البرتُغالي في المَّطْقة ، و يُعْتَقد أَن البرَّرُتُغاليين هُم مَن قَامُوا بِتَشْييد النُّواة الأولَى لِلْقَلْعَة عَلى أَنْقاض مَن قَامُوا بِتَشْييد النُّواة الأولَى لِلْقَلْعَة عَلى أَنْقاض

تَحْصينَات سَابِقَة، وذَلِك بِهَدَف تَعْزيز سَيْطُرَتهم عَلى المِينَاء التِّجاري الحَيوي لِسُفَط وحمَايَة مَصَالِحهم في النَّطْقَة.

ومَع مُرور الوَقت، وتَحْديدًا في عَهْد اليَعارُبة خلاَل القَرْن السَّابع عَشَر الميلادي، خَضَعَت القَلْعَة لعَمَلِيات تَوْسيع وتَطُوير كَبيرة .حَيْثُ قَام السُّلطان سيف بن سُلطان اليَعْرُبي بإضافة العَديد من التَّحْصينات والأَبْراج واللَدافع، ممَّا أَكْسَب القلْعَة قُوَّتها ومَتانتها التِي نُشاهِدُها الليوم. وقد لَعبَت قَلْعَة الميراني دَوْرًا للَّي مُحُوريًا في الدِّفاع عَن مَسْقَط والتَّصَدي للْهَجَمَات الخَارِجَيّة، ممّا جَعَلَها رَمْزًا لِلصُمود والقُوَّة عَبْر التَّاريخ.

كُما تَتَميَّز قَلْعَة الميراني بِتَصْميمها المعْمَاري الفَريد النَّذي يَجْمَع بَيْنَ العَناصر الدِّفاعيَّة القَويَّة والجَماليَّة اللَّذِية ، حَيْثُ تَتَكون من بُرْجَيْن رَئيسِييْن مُتَّصِلَيْن بسور عال ، وهما:

#### بُرْج الميراني:

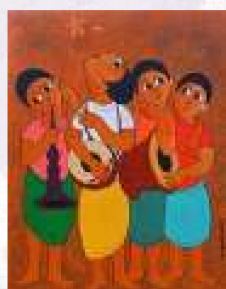
وَهُو البُرْجِ الأَكْبَرِ وِ الأَكْثَرِ ارْتِفاعًا، ويَقَع في الجِهَة الشَّماليَّة الشَّرْقِيَّة مِن القَلْعَة يَتَمَيَّز بِتَصْمِيمه الدَّائِري وِقُوَّتِه الدِّفاعيَّة، وقَد اسْتُخْدِم في المَاضي كَبُرْج مُراقَبَة ومَوقِع لِلْمَدافِع.

### **بُرْج النَّاحيَة** ،

ويَقَع في الْجِهَة الجَنوبيَّة الغَرْبِيَّة، وهُو أَصْغَر حَجْمًا مِن بُرْج الميراني، يَتَمَيَّز بِتَصْميمه اللَّربِّع ويُعْتَقَد أَنَّه كان مِسْتَخْدَم لَأَغْراض إدارِّيَّة وسَكَنيَّة. يَرْبُط بَيْن البُرْجَيْن سُور دفاعي مَتين مُزَوَّد بِفَتَحَات الْمَدافِع والمُراقَبَة، كُما تَضُم القَلْعَة ساحَات داخليَة وغُرَفا ومَخازِن كانت تُسْتَخْدَم لإقامَة الجُنود وَتَخْزين المُؤن والأَسْلَحَة، يَتَمَيَّز البِنَاء بِاسْتِخْدام الْأَحْجَار الْكَلِّية القَوِيَّة والْجَص

# أشخاص

### أنطونيو ماتشادو، اسبانيا، ترجمة: محمد قصيبات، ليبيا

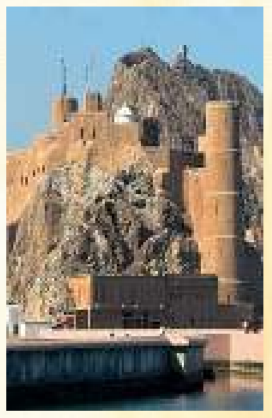


أنائمة هي الروح؟
هل توقف في ليله النخلُ؟
هل جفت ساقية أفكاري،
هل جفت الأقداحُ؟
كلا، لم تنم روحي
مستيقظة هي
انها لا تحلم ولا تنام، ولكنها
تتأمّل
إنها تنصتُ

البارحة ، رأيتُ في المنام

- عجبًا قلت :
قلت :
قلت :
أيها النبع
هل جئتني بهاء حياة جديدة
لم أشربها مَن قبل؟
البارحة ، رأيتُ في المنام
ان في قلبي خلية نحل
وأنّ النحل الذهبيًّ
كان يصنع عسلاً نقيًا
من هزائمي القديمة

البارحة ، رأيتُ في المنام
- عجبًا أنّ شمسًا ملتهبة
كانت تبعث النورَ إلى قلبي
ملتهبة لأنني أحسستُ
بدفء كأنه يجيء من مدفأة ،
والشمس لأنها أضاءت
وأحضرت الدموع إلى عينيّ
وأحضرت الدموع إلى عينيّ
- عجبًا -



ختاماً تَظَل قَلْعَتا الْجَلالي والْميراني شَاهدًا حَيًّا عَلى تَاريخ عُمَان الْعَريق وحَضارَتَها الْغَنيَّة بِتَصْميمهما الْعُماري الْفَريد ومَوْقعهما الاستراتيجي وإطْلالاتهما السَّاحِرَة، لتَسْتَمرًا في إبْهار الزُّوُّار وتَذْكيرهم بأَهَميَّة هَذان الصَّرْحان التَّاريخيين في مَسيرَة عُمَان عَبْر الْعُصور، إنَّهما لَيْسَتا مُجرَّد قلاع ، بَل هُما قصَّة مَحْفورَة في الصَّخْر تَحْكي فُصولًا مِن الشَّجاعَة والصَّمُود والعُراقة.

فَلَا تُفَوِّتُ فُرْصَةَ زِيارَتَهُما ، حَيْثُ سَتَتَمَكَّن مِن السَّتَكُسُ مَن أَفَافَتِهَا السَّتَكُشَاف تَارِيخ عُمَانَ العَرِيق وَالتَّعَرُف عَلى ثَقَافَتِهَا الْغَنِيَة.

الْأَبْيَض، ممَّا يَمْنَح القَلْعَة مَظْهرًا مَهيبًا و<mark>َمُتَناسقًا مَع</mark> الْبيئَة الْمُحيَطَة. وقَدْ لَعِبَت قَلْعَة الْمِرَاني دَوْرًا حَيَوِيًا في تَاريخ مَسْقَط وعُمَان بِشَكْل عَامَ، فَقَد كَانَت:

1. حصْنًا دفاعيًا: حَيْث تَصَدَّت القَلْعَة للْعَديد من الْهَجَمَات والْغَرُوات الَّتي اسْتَهْدَفَت مَسْقَط عَبْر الْهَجَمَات والْغُرون ، ممَّا يَدُل عَلى أَهَمِّيَتها الإسْتراتيجِيّة في حماية الْدينة ومينائها.

2. مَرْكزًا إداريًا : في بَعْض الْفَ<mark>تَرَات التَّاريخيَّة،</mark> اسْتُخْدِمَت أَجْزَاء مِنَ القَلْعَة كَمَكَا<mark>تِب إدارِيَّة ومَقَر</mark> لاقامَة بَعْض الْحُكَّام والْسُؤولين.

3. رَمزًا لِلْقُوّة والسِّيادَة : حَيْث كَانَت القَلْعَة تُمَثِّل رَمْزًا لِسُلْطَة الدَّوْلَة العُمَانِيَّة وقُدْرَتِها عَلى حِمَايَة أَرضَها ومَصالحَها.

وفي العَصْر الْحَديث تَحَوَلَتا قَلْعَتا "الجلالي" و "المَيرَاني" إلى مَعْلَم سياحي بَارِز يَجْذب الزُوَّار من مُخْتَلَف أَنْحاء الْعالم، عَلى الرَّغْم مِن إنَّهما لا تَزالا تَحْت سَيْطَرَة الْجهَات الْحُكوميَّة ولا يُسْمَح بِدُخولهما من الدَّاخل للْعَامَّة ، إلا أَن مَوْقعَها الْخَارِجي وإطْلالاتها الْبَانوراميَّة تَجْعَلُهما مَحَطَّة أَساسيَّة فِي أَي جَوْلَة سياحيَّة في مَسْقَط الْقديمة.

يُمْكِنُ لِلزُّوَّارِ الْاسْتِمْتَاعِ بِمَنْظَرِ القَلْعَتانِ الْهَيبِ مِن الْخَارِجَ، والْتِقَاطَ الصُّورَ التِّذْكارِيَّةِ الرَّائِعَةِ لَهِمَا وهما تَرْتَفِعا بَيْنِ الْجِبَالِ وتُطلا عَلى الْبُحْر، كَما يُمْكِنِ الْاسْتِمْتَاعَ بِالإطلالات الْخَلاَبَةِ عَلى كُورْنيش مَسْقَط والْبَانِي التَّارِيخِيَّة اللَّحِيطَة بِهما مِن الْنَاطِقِ الْقَريبَة مِن الْنَاطِقِ الْقَريبَة مِن الْنَاطِقِ الْقَريبَة مِن الْنَاطِقِ الْقَريبَة مِن الْقَاعْتَيْنِ .

ويُمْكن الْوُصول إلَيْهما بِسُهولَة بِالسَّيارَة أَو سَيَّارات الْأُجْرَة، ويُفَضَّل زِيَارَة الْمُنْطِقَة في الصَّباح الْبَاكر أو بَعْد الظَّهيرَة لِتَجَنُّب حَرارَة الشَّمْس والاسْتِمْتاَع بأَفْضَل الإضاءَة لالتقاط الصُّور.

# التي أبهرت العالم



ابراهيم النعاس، ليبيا

عندما شاهدت صورها لأول مرة، لفت انتباهى أسلوبها الفريد وسرعة بديهتها في التقاط الصور بابتسامة وقالت: "بدأت التصوير باستخدام الهاتف الرائعة. كانت صورها تحمل شيئًا مميزًا، وكأنها تخبرنا عن قصة من وراء كل لقطة. بمجرد أن ترى إحدى صورها، يمكنك أن تميز أن خلف هذه العدسة قبل الأستاذ محمد العمامي. كان دائمًا حليفها الفوز، مصورة مبدعة. إنها فاطمة القرقني، المصورة الليبية وقد أخبرها حينها: "ستصبحين مصورة مرموقة العالمية التي أبهرت الجميع بإبداعها.

متواضعة، خلوقة، ومبتهجة دائمًاً. كأني أعرفها من فقط، فقررت التوجه نحو العالمية. شاركت في مسابقات

سألتها عن بداياتها في عالم التصوير، فأجابتني المحمول في عام 2011 بعد أن شُهدت لي صورًا على صفحة جمعية درنة للتصوير الفوتوغرافي من قريبًا جدًا"، وهو ما تحقق بالفعل.

عندما تواصلت معها، أول مرة وجدتها سيدة كانت طموحات فاطمة أكبر من أن تقتصر على المطية دولية، وحصدت الجوائز باسم ليبيا. وفي خطوة هامة







في مسيرتها، رشحها الأستاذ "طه كريوي" نقيب المصورين في مدينة طرابلس، للمشاركة في مسابقة ، حيث تم اختيارها كمصورة لعام 2020.

توجت مسيرتها بإقامة معرضها الأول في مدينة بيرن السويسرية، وكان لهذا المعرض قصة طريفة ومفاجأة غير متوقعة، كما تروى لى السيدة فاطمة: كنت أصور في غابة، وفجأة اقتربت منى سيدة كانت ترافق كلبها. عندما شاهد الكلب الكاميرا، بدأ باللعب، وعندما لاحظت السيدة الأمر، اعتذرت لي. وتبادلنا الحديث، وأعجبت بصورى بشكل كبير. أخذت رقم هاتفي، وبعد يومين اتصلت بي، وأخبرتني أن زوجها يريد مقابلتي. وعندما التقيت به، اكتشفت أنه بروفيسور في جامعة بازل للفنون الجميلة، وفنان رسام مشهور، ولوحاته تُباع بمبالغ ضخمة. وبعد أن شاهد أعمالي، قال لي: "أريدك أن <mark>ت</mark>شاركيني معرضي". وكانت تلك لحظة فرحتى لا توصف، حيث قمنا معًا بتنظيم المعرض تحت اسم "فرشاة وكاميرا"، الذي لاقى إقبالًا كبيرًا فاجأنى. لم أكن أتوقع هذا





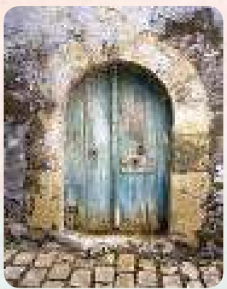
النجاح الكبير، وتم بيع العديد من صوري." أما المعرض الثاني، فقد كان تحت اسم "من خلال رؤيتي"، وهو أيضًا حقق نجاحًا كبيرًا. بعد ذلك تلقت فاطمة" دعوة من جمعية الصداقة الليبية الألمانية، لتسافر إلى بون، حيث أقامت معرضها الثا<mark>لث تحت</mark> اسم "من بيرن إلى بون".

توالت الدعوات، وتلقّت دعوة من مؤسسة " أريتي" الثقافية في طرابلس لعرض صورها في قصة، مما أسفر عن دخول أعمالها في ألبوم ليبيا، وهو إنجاز يعتز به أي مصور. وفيما يخص المعارض القادمة فإن "فاطمة القرقني" تستعد لإقامة معرض جديد في مدينة درنة، مسقط رأسها، ليكون بمثابة إضافة <mark>جديدة إلى مسيرتها الحافلة. \_</mark>

فاطمة القرقني هي مثال للمصورة المبدعة التي استطاعت أن تترك بصمتها في عالم التصوير الفوتوغرافي في فترة قصيرة، وأن ترفع اسم ليبيا عالياً في المحافل الدولية. إنها سيرة عطرة من الإبداع والإنجازات التي تؤكد أن الطموح لا حدود له.

الليبي [64] [65] الليبي

# باب البيت القديم



كوثر الفرجاني، ليبيا

عزيزاً يصارع الزمن، فكسب الرهان على البقاء، يقف

صامتاً صامداً في وجه كل عوامل التعرية الطبيعية

والصناعية على السواء، والتي تدخلت لتخلق ذلك

الصراع على البقاء، ولكنه قاومها وتصدى لها، وكأنه

بيت جدى كان ملتقى ومصنعاً لرجال أفذاذ احتضنت

الحضانة دافئة للعوائل عدة واسر وأحفاد، كل ما فيه

ينادينا، جيرانه، نوافذه، أبوابه. أه من بااااااابه، وقفتُ

على عتبة الباب القديم استحضر ماضياً ذهب ولن

يقول: أكون أو لا أكون.

فرضت الحداثة والعنصرية نفسها علينا بلا مقدمات، وأجبرتنا على ارتداء أصحابها، ولبسناها حتى وأن لم تكن على مقاسنا، أو لا تليق بنا، وجعلتها تعبث بنا أبحرتُ فيه إلى بيت جدى. الذى وقف شامخاً صامداً حتى فقدنا خصوصيتنا والكثير من ملامحنا.

> ولكنها عندما وصلت وأعادت رسم بيت جدى دمرت كل معالم ذكرياتي، بيت جدى الذي لا زالت صورته ترفض الحداثة المدمرة بجميع أشكالها وقوالبها التي تسببت بفقد الناس نبض الحياة، وأن يدخل أشكالها وقوالبها، والتي تسببت بفقد الناس نبض الحياة، وإن يدخل الأسمنت قلوبهم بقتل الصدق والطيبة، ليبقى بیت جدی مجرد ذکری فی الذاکرة، تذکرنا بماض لن يعود. ولا نملك سوى الكلمات لتعيد في ذاكرتنا شذرات من ذكريات بعض من ملامح تلك الأيام.

صور قديمة جعلتنى أرنو ببصرى إلى الذكريات

فحسب، بل ذلك القديم الذي يسكن التفاصيل، يسكن الأماكن، محفوراً في صخور الجبال، وكان سلوكاً وفعلاً، وقيمة ومبدأ تركتها تجارب أسلافنا من جدودنا وجداتنا، يسكن الأيام والليالي؛ مرسوماً على العتيقة، حيث رحلت أيامها وأهاليها إلى الغيب البعيد. ما تركوه من عادات وأخلاقيات، جعلت للحياة يومها؛ صورة رحلت إلى قديم الأيام فهيأت لى زورقاً صغيراً طعماً مختلفاً في الأمكنة والأزمنة.

على إبريق قديم، أو جدار، أو باب، في بيت من بيوتنا القديمة بالقرية الصغيرة التى احتضنها الجبل

شواهد على حياة مختلفة، تعكس مرحلة من مراحل

حياة اجتماعية؛ ذاكرة المكان خزنت حياة أخرى لجتمع

أخر بكل نشاطاته وعلاقاته؛ ومكوناته الاجتماعية،

والثقافية، ويستنطق فصوله وأحداثه؛ التي لا تخلو من الروح الإبداعية، حيث أثار الأنامل التي رسمت

خطوطاً ونقاشات بقيت صامدة من جيل إلى جيل

لتروى القصص والحكايات، بيوتنا القديمة تروى

بمعمارها وأبوابها حكاوى أيام زمان التي نعجز عن

فك طلاسمها والغازها فتبقى سراً لدينا في صندوق

الحكايات الذي لا ينضب معينه أو يضمحل أو يتلاشي

نعشق القديم المخزون في ذاكرة مليئة بالتجارب

والتاريخ، ليس المدون والمحفوظ بالثقافة الشفاهية

مهما مرت السنين والأعوام، والعقود والقرون.

حيث تتلقفنا النقوش والمنمنات الصغيرة، ليرحل بصبرنا إلى تلك التفاصيل الدقيقة، فتأتى لنا الذكريات تباعاً؛ تستثير في مكامن النفس الشوق، لتلك الأيام الخوالي، عندما كانت هنا؛ تزهر بالحياة؛ وتصخب بالمودة والألفة، وتجيش بالنفس ذكرى الجدود، وتعرف على أوتار الذكريات ألحاناً شجية، وأصواتاً ندية وهو أركان القلب شوقاً؛ ليالي الأجداد العامرة، تصحبها دموع الحنين في صفحات السنين الغابرة. تبرز لنا خيال وجوه في خلواتها، أبدعت في لحظة

تخليق وتدقيق، يعكس شغف الإبداع؛ ووله الإتقان وهو غير الخيالات حينما تنساب كشلال لا يتوقف، إلا بعد ما يثبت للرؤى وجودها وتصبح كائناً نلمسه بأطراف أناملنا، بعيداً عن ضجيج الآلة وجودها.

نعود للماضى تستلهم روحه وإنسانيته، لتهافت أرواحنا على تلك المنمنات العتيقة؛ الفارقة في نعيم العراقة، هروباً من جفاف هذه الأيام وجمودها، في محاولة يائسة الإبقاء على خيط اتصال بمن رحلوا من المكان، ولكنهم خلفوا لنا فيه من عبق الأيام الخوالي ما يربطنا بهم بلا انقطاع، من خلال ايقونات مازالت شاهدة على أيام، كانت الليالي فيها خالية إلا من قمر ونجوم، لا طائرات ولا أقمار صناعية ويوم كان السهل والسفح خالياً، إلا من أناس ودواب وشرح وريح وأزهار برية، حيث الطبيعة لا الآلة هي المحفزة الرؤى الخلاقة.

لذا، لا استغرب اذا استوقفني باب بيت جدى القديم، ذلك الباب الخشبي العتيق، الذي حفظ سيرة إبداع حافلة، بعد أن وجد له أجدادنا مادة مطواعة، تسيير مشاكل على هواهم، ولأن شجرة الزيتون أعطتهم جسدها في بيئتهم ومحيطهم، فلقد كانت كريمة إلى حد لا يطاق، سجلت على أغصانها وجذوعها أحلى الذكريات، حيث نقشت عليها كلماتهم، ورسمت حواليها أسرارهم، وصارت وكأنها صفحات من خشب يطعمونها بكل إحساساتهم.

يشدنا القديم إليه لأنه محمل ومكتنز بإيداع لأيام تمازجت وأساليب حياة جمعتهم على المحبة والرحمة والرأفة، وها هي قطعة الخشب تعيدنا براعتها وخططها النحتية إلى أرشيف الذاكرة ، وإلى ذلك العمق في الزمن، وإلى استحضار سيرة أولئك

[67] الليبي - الليبي 66"

الاوائل الكرام ، بعيداً عن مقارعة الآلة بهذه الروح التي احتفظ بها الخشب، إنها علاقة بقاء لقوى الإنسان الداخلية بعيداً عن تدخل الآلة ووجودها.

لن يشتاق لعبق بيوتنا القديمة ويستشهد أصالتها إلا من عاش بين أكنافها، وتقولب بين حناياها، مشى بين مساربها، وتسلق جدرانها، واحتضن حيطانها، وشم رائحة قهوتها، وسمع عند الفجر ابتهالات جداتها، وصوت الرحى بين جنباتها، منازل قوية واسعة رحبة، سعة صدور أهلها، فاجتمعت فيها الأسرة الممتدة لأسرة وأسرتين، وحتى ثلاثة وأربعة مع متاعهم ودوابهم، وما ضاقت عليهم، وما ضاقت نفوسهم، دافئة بألوان زاهية، تزداد بهاء مع فصل الربيع، ومع الأعياد يعجز القلم عن وصف ماضي يعبرها وعبق اريجها، وهو ما يوضح الفرق بين الحياة في الماضي ببهائها وبساطتها. وتماسكها، وبين حياتنا في الحاضر ببهرجتها وتعقيداتها ومظاهرها الزائفة وتفككها.

تشبه بيوتنا القديمة وأبوابها، رجالها في شدتها ودلالتها وتماسكها، رغم ابتعاد أهلها وكرامتهم لها، تقف شامخة، وكأنها تنظر لمنازل اليوم وهي تتهاوى رغم العناية والرعاية والتصميم الباذخ وبعضها لم يبلغ من العمر الثلاثين عاماً، بينما تقف منازل القرية القديمة بأعمارها الطويلة، وأزمنتها المديدة، والتي يبلغ عمرها أكثر من القرن ونصف القرن شامخة صامدة. منازل القرية تماماً، كرجالها في شدتها وصلابتها ومنازل اليوم كجيل اليوم إلا ما رحم رب.

يعتصر القلب كلما وقفت على عتبة الباب القديم، ربما لأن قرينة البحث عن العلاقة الساكنة في عيوننا عن روح المكان الذي يشكل ما لا نتصوره، ويرشدنا إلى ما لا نعرفه، بحيث يصبح منفذاً للاحتلال على

فضاءات واسعة، تنقلها إلى ذاكرة ثقافية تختزل فيها الشخصيات تجاربها بين السعادة والشقاء وتتشكل ملامحها بين الحضور والغياب، بعد تغير شكل القرية ، ولم يتبقى إلا الليل .. وقد حط بظلاله على جنبات البيت القديم.

فعند ملامسة الملامح الخارجية لحياتنا اليوم ، وأنماطها، نراها مفرغة ، جوفاء، محاطة فقط بالمظاهر

الزائفة والمخادعة، والجمال الوهمي الذي يغري الناظرين، ويكفي وراءه همجية مفجعة، وقسوة بلا حدود، فتبدو موجه بارد بلا روح، روشة وألوان لبنايات كثيرة تدهش المارين، وناس غريبين، وخراب الروح ومنها الغربة وضياع القيم.

بيوت اليوم ليست أكثر من و<mark>عاء</mark> مكانى يحتوى مجموعة من المتناقضات توحي بحجم المهانة التي يقع تحت حالها الإنسان المهمش الذي يعانى من صعوبة ومشقة الحياة، التي لا تسمح بالتمهل ولا تعرف التوقف، والعلاقات مفككة، والمسافات البعيدة، وليس هناك مكان جامع لمعانى الألفة، فقط الملل المسيطر ونمط الحياة الرتيب، وكأننا خارج إطار الزمن والصورة لا تجسد إلا حالة تتسم بالانقياد والانصياع والخضوع. يدفعنا الحنين إلى العودة إلى أشياءنا العتيقة، بعيداً عن تفاصيل حديثة تعكس جفاف الآلة، فتبدو وحدتنا المعمارية اليوم اقرب إلى التكرار، تتشابه كصناديق وعلب، ولأن الإنسان ملول بطبعه؛ يسكننا ذلك الهاجس إلى القديم، رغم أن الآلة لم تترك لنا شيئاً إلا واجتاحته؛ فهل هو يا ترى هروب من جفافها وجمودها؟ أم هو اشتياق ما له حد. أم تراه بحث بائس عن أولئك الذين أحببناهم وافتقدناهم؟ ولكنهم مازالوا يوقعوا خطواتهم بنبض الدم في الشرايين؟

ولن يسعنا مقام؛ ويكفينا مداد، أن نصف ونحكي تاريخ بيوتنا القديمة في قريتنا؛ وقصة الحياة فيها، وما تمثله من قيمة تراثية وحضارية وإنسانية، بعد أن كان عماراً يسكن وجداننا بالعطاء بلا توقف، ولتكون لجيل الأمس تذكاراً وعنواناً، ولجيل اليوم درساً ونبراساً، نسطرها على الصفحات مرحبة عزيزة علينا مضت وناقشت بأهلها وأيامها، بأفراحها وأحزانها، ورحلت وكأنها لم تكن.

بيت جدي القديم؛ يهمس في أذني بكل أمل وحنين؛ على من راحوا، وعلى من لازال حياً، لا يقف على بابه حنين الغريب لوطنه.

بيت جدي، يظل لي مسكناً عاش فيه أحبابي من أهلي وعصابة راسي، فهناك الجد والجدة، والخال والخالات، هنا كبرت أمي، وفي ذاك الدرج الصامد تسابقنا وتدحرجنا، وعند النافذة المطلة على "حوش الحفر" كان مجلس جدي على مصطبة طينية، كل قطعة فيه تحكي عن أيام وليالي تعود بكل أطيافها وأحلاها، تصرخ كل حجرة فيه، تنادي على تلك الأيام الجميلة التي ولت ولن تعود.

حلم جميل وردي؛ اختلط فيه الفرح والحزن؛ والسعادة والشقاء، فكانت أمشاج وأخلاط من الأيام والليالي التي ما برحت اذكرها وأحن إليها.

اليوم، وفي زيارة خاطفة للقرية؛ أصبحت شوارعها ومغاربها وكأنها مجرد حلم قديم في ثنايا الذاكرة، عدد من عاشها من أباءنا وأمهاتنا، أما لنا لا تعدو كونها خيالات القصص التي رويت لنا، في ليالي الصيف ذي النسمات؛ أو لحظات اختلسناها من شفاه جدودنا؛ تحت إلحاح الفضول الطفولي الذي لا يشبع؛ أو ذكريات عشناها في بيت جدي الذي تسكنه الأن

ت وانات.

بيت جدي؛ أسمع جدرانه أنيناً ليس له انقطاع، وبكاءً من غير دموع، وهمهمات نحيب. اقتربتُ منه وسألته: يا بيت جدي، فنطقت كل ذكرى فيه، وتستكين منه عبرات الأيام القديمة، وحكى لي عن الامس عن من كانوا هنا، يحتضنونه، يسكنوه، وابتسم لكل من دخل من بابه، وعانق زواياه.

كم من أحلام وردية تسللت إليه في وقت السحر، وكم من عاشق حالم أمسك بالنجوم في ليل قريتنا؛ وداعب القمر بخياله، وابتسم له القمر.

يا بيت جدي، أحن إلى احترامك وحركاته، وأشم عبير عطر جاء من الماضي القريب، فيهفو إليك قلبي

وتسطرها خواطري؛ ويسجلها بناني في دفتر أيامي التي تبكي شوقاً إليك، وحنينا لعتباتك.

يا بيت جدي، أقف على عتبة بابك، فأذكر الكرام الذين كانوا هنا، عاشوا في كنفك، وحواهم وسط حوشك، فكان أن ولد القاسم المشترك بيني وبينك، وهي الذكريات، حيث ولد الحب بين جدرانك وتحت سقفك، وبدأت خطواته مرتعشة عند عتباتك، أه يا بيت جدي، لقد تبدلت الأحوال بعد غياب الكرام الاجواد، من أهلي وعصابة رأسي، سبقنا إليهم القدر، استبقتنا الأيام، لا تحلو اللحظة إلا بذكراهم ولا تنتعش الروح إلا بسيرتهم، هذا بيت جدي، أسمع نحيبه، وبكاءه، رحم الله جدي، ورحم الله أبي، ورحم الله زماناً عرفتك فيه، وأياماً قاسمتك العيش فيه، ورحم الله من سيدك وأقامك من جد ووالد وعم وخال، وياااارب، اجمعنا بأحبتنا ومن سكن هذا البيت العريق ممن لهم حق علينا، واجعلنا ممن يدخلون من باب رحمتك.

- الليبي [68]

### مقالة عن كتاب تحرير المحسوس، للمفكرة أم الزين بن شيخة المسكيني،

# هل تفكر الحواس؟



قصى البسطامي، ليبيا

### هل يمكن للحواس أن تفكر. فيم تفكر الكاتبة "أم الزين" مراجعة الفن مراجعة فلسفية تخرج الحواس؟

تضعنا الكاتبة أمام مسألة مهمة تتعلق بإعادة النظر في مفهوم المحسوس ما إن كان منطلقاً أساسياً في رسم خطوط العلاقات الإنسانية بناءً على ارتكازها الفلسفي الداخلية تجاه العالم، إنها محاولة تضفى إلى إعادة اللغة في مد جسورها نحو تواصل كوني، لقد أعادت لحواسنا، فقد سبقت أن أخطأت التخمينات الحسية

من حيز المحسوس إلى حيز لغة أخرى، إعطاء هذه القيمة للفن ليس ذاتاً بل باعتباره موضوعاً يربط ما بين حواسنا من جهة، وتجسيد ما نتلقاه من الحواس عبر لوحات فنية ورسومات وأعمال شعرية ونثرية على براديغم الفن، كتعبير عن مكنونات مشاعرنا وروائية ومسرحية وأسطورية منذ نشأة الحضارة إلى اليوم، كعامل مشترك بين الثقافات المختلفة. الاعتبار للفن بالذات كقيمة جمالية يمكن تجاوز حدود لكن ثمة خطأ ما قد جعل البُحاث لا يولون اهتماماً

خرجت من حيز التنظير وأعلنت العداء لأي تجربة تثبت عكس استنتاجات الحقل العلمي، ومنذ تلك اللحظة لم يعد للحس قيمة وظل الإنسان يستمر في كأداة فحص استعمالية في غنى تام عن إعادة الاعتبار إعادة إصلاح العلاقات الإنسانية.

الفنون عبر التاريخ بدأ من اليونان وبداية من تاريخ عملية التواصل لحلحلة أزمة الصراعات الهووية. الألهة كما صورتها إلياذة هوميروس وديونيزوس في الفصل الثاني: أشارت الكاتبة إلى الجماليات وصعلكة أبى نواس وسكرات شعر إمرئ القيس، إلى في تشرب الفنون من الحضارات الأخرى.

تبدأ الكاتبة في فصلها الأول في رسم خطوط خارطة مع ذاته بين مشاعره وغرائزه وهوياته وأوهامه

قبل أن يولد المنهج العلمي، ووصلت إلى استنتاجات جمالية ساعية إلى وضع "بارديغم" توضيحي تبين سانجة فيما يتعلق بكروية الأرض ودوران الأرض فيه ظهور الإستطيقا على يد "بومغارتن" إلى بيان حول الشمس، واكتفت بالمدخلات الحسية كحقيقة "اللاستطيقا" لباديو، ولا تكتفي أم الزين عند هذا الحد، بل تنطلق نحو استشهادات فلسفية عن كبار الفلاسفة لتعيد أحقية الفن باعتباره البديل الأنسب في لحظة إفلاس جميع الادعاءات التي لم تعد قادرة البحث والتقصي عن حقائق الوجود اعتماداً على العلم على إعادة رسم خطوط تواصل بين الشعوب، تنطلق أم الزين اعتماداً على "بومغارتن" في كتابه "علم للحواس وتوظيفها كعامل يمكن أن يسهم في مجال المحسوس"، وتكرس إلى هذا العلم باعتباره علم الفن الماثل، وترى في الاستطابقا من منطلق ملكة حسية هل ثمة "كوجيطو" خاص بالحواس، كوجيطو مختلف إلى ملكة تجمع كل أشكال الفنون بما فيها الشعر الذي عن كوجيطو ديكارت، كوجيطو مختلف عن كوجيطو يقوم على المخيلة الجمالية بما هي أرغانون المحسوس، التأملات، كوجيطو التأويلات، كوجيطو المكبوتات، هذا نوع من المصالحة وسعت من مجال الفلسفة كوجيطو مجروح أم في صحة جيدة، في سياق هذا فجعلت كل أشكال الجماليات فن من فنون الفلسفة التساؤل الفلسفي تستشهد "أم الزين" بشواهد من يخضع للملكة الحسية، من هنا تستشهد الكتابة بجملة الذاكرة لتبرر أحقية الفن كقيمة عالمية تتجاوز الحدود، لبومغارتن لتدعم احتجاجها على أهمية ما حاولت وفقاً لعلاقة جميلة قد أطّرتها الكاتبة وبنت صيرورة إثباته، وهو أننا لا نطلب من الإستطيقي أن يكون عالماً علاقات فنَّية مُتشابكة بين الفنون البشرية المختلفة، من كونياً وإنما نطلب منه أنوار لثقافة عامة، هنا إشارة الشعر والنثر والسرحيات، وأهم ما حدث في حقل ضمنية لتجاوز المربعات المشبوهة للعلوم التي قلصت

في عصر الحداثة، وطرحت تساؤلات عديدة أكثر ليالي الإمتاع والمؤانسة لأبي حيان وقصص ألف ليلي من كونها حلولاً مطروحة، تساؤلات تطوف في أفق وليلى لشهرزاد وحكايات كليلة ودمنة لإبن المقفع التي إمكانية التجاوز، ومحاولة استفزاز الجميل ليخرج ربطت بين الحكمة الهندية وعطش الثقافة الإسلامية من عباءة التنظير إلى يد فاعلة قادرة على وضع حل لأزمة الإنسان المعاصر، وأن يقيم التصالح الداخلي

وخياله ومخياله، فمن كانط إلى دريدا، لم يكن لهذين إلى من خلال قراءتي لكتابها أنها تبحث عن براديغم قد غيرت الإستطيقا منذ كانط إلى الآن يا ترى؟، ربما الامتثال إلى أطروحة "هابرماس". إلا القليل، هذا ما عثرت عليه في كتاب لدريدا بعنوان الحقيقة في الرسم، ثم هل يكفى المجاز والإستعارة لتكون وسيلة للعبور داخل الشعور البشري المشترك، هكذا تقف "أم الزين" في كل نهاية تخلق تساؤل فنّى الإستطيقا في زمننا هذا.

واعتبرت أن كل منهما كان على علاقة وطيدة، غير أن جماعية لا انفصال بين الفنان بوصفه فاعل، والمتلقى هذه العلاقة كان يعتريها نوعاً من التقاطعات الغريبة بوصفه القارئ أو المتفرج المتذوق لأشكال الفن – والاختلافات التي أرجعت فيه الكاتبة أن الاختلافات تشير الكتابة إلى محاولة لتجاوز الأفق المحدود وبناء الثقافية والدينية كان لهما الأثر في جعل الدين يتخذ صيرورة تواصل بينهما، تواصل قائم على بارديغم موقفاً مضاداً لبعض من أشكال الفن كالرسم والنحت مختلف متجاوز للفرد سعياً إلى احتواء جماعي للذائقة والصورة، ما قبل الديانات التوحيدية إلى فترة ظهور كمشترك إنساني. المسيحية والإسلام بعد ذلك، فكان الأول قد اتجه الى التحريم والمنع ثم يليه الإسلام، وما فتئ حتى استعان كل منهما بأشكال أخرى بديلة عن التجسيد، خوفاً من تشوه العلاقة التي قد يعتريها الالتباس كما اعترت الديانات في عهد اليونان إلتباسات في مفهوم الآلهة، لقد أعادت النظر في الإسلام من جهة تصالحه مع الشعر كفن من الفنون التي خلقت علاقة حميمية بين الدين من جهة، والشعر كأداة دعائية قائمة على الدفاع عن العقيدة واستشهدت الكاتبة بظهور ظاهرة شعرية في زمن النبي محمد وهو "حسان بن ثابت"، يخيل

أن ينسجا أفق التواصل للإنسان، فرأت أن ما قالوه لم جديد يمكن أن يخرج الفن من خلاله على أساس يكن إلا نسيج للمجاز وإلقائها في حقل الحداثة فماذا كونه المشترك الذي وجب أن نعيد الاعتبار إليه، دون

لقد استعانت أم الزين بأقوال كل من الفيلسوف "غادامير" و"هانز ياوس" أحد منظرى الأدب الحديث، إذ تعتقد الحل ربما يكمن في وضع حد لعقدة الفن وأثره على المتلقى، فالمتفرج والقارئ ترى على إثره بوجوب إعادة النظر في إشكاليات كونهما متلقيان لا يمكن أن يكونا في معزل عن النشاط الفني، بل هما جزء منه، فحالة الفن بالنسبة قرعت أم الزين طبول العلاقة بين الفن والمقدس، لها من خلال هذا الإستشهاد بياوس هو أن الفن حالة

#### ماذا عن المسرح؟

تفتح أم الزين مساحة للمسرح وتعرضه على شريحة الفحص الفلسفى أن المسرح ليس محصوراً فقط في إطار اللغة، النص، المخرج، وإنما يذهب السرح إلى أبعد من أن يكون على هذه الصورة النمطية. تشير الكاتبة إلى لغة الجسد على خشبة المسرح، اللغة التي تعبر عن تمردها على كل أشكال الهيمنة الإيديولوجية الموضوعة في قالب انسانوي، إنها تعلى من شأن الإشارة الجسدية على الكلمة ( في البدء كانت الكلمة ) عن التمرد العضوى أمام كل أشكال الألوهية في

المسرح، إن الكاتبة تكسر الحاجز المانع بين الجمهور لرجم الطغاة وركلهم، ففي تأملها للوحة "فان جوخ" من جهة ولغة الجسد من جهة أخرى، لا الكلمة أو النص أو الجملة، إنه مسرح الحركة لا مسرح الكلمة، كمثل أثر الموسيقي على الثعابين والناي مع العصافير، هناك علاقة غريبة تربط بين الكائن بجسده وبين المسيقى، كذلك هي العلاقة بين الجمهور كمتلقى والمسرح

#### هل ثمة أشباح في أحذية فان كوغ؟

في الفصل الخامس: تُسلط أم الزين الضّوء على أشياء تشارك الجسد في مظهره، فمن يقرأ بداية هذا الفصل أول مرة تعتريه شهقة مفاجئة كطفل لم يدرك أن لمثل هذه الأشكال أبعاد فنية يمكنها التحدث بل يمكنها أن تشير إلى نوع من العلاقة العضوية بين الحذاء والجسد، فمن يُخيَّل إليه أن الحذاء يدخل في علاقة مع أرجلنا، تقول أم الزين إن الأحذية هي من تُحس الطريق بدلاً عنا، وأنها هي من تحملنا حيثما ذهبت، إنها مصنوعة من جلد الحيوان، أحذية من أصل حيوانى تلتحم بنا يوميا لتذكرنا بأننا نحن وإياها من أصل واحد، هل تؤثم الأحذية؟ هل ثمة فرق بين حذاء مقدس وأخر غير مقدس؟، هل للأحذية رمزية سيميائية غير الدناسة والقداسة ( فاخلع نعليك إنك بالوادى المقدس طوى )، سورة طه. أية 12.

تشير الكاتبة إلى الحذاء كشكل من أشكال التمرد، إنها ترى في الحذاء رمزية ثورية لكل تلك الأشكال المقدسة الأماكن الفخمة البيوت النظيفة، إنها ترى في الحذاء سلاحاً للطبقة الكادحة ضد هيمنة القيم البرجوازية، فالأحدية تتحول من أحدية تُلمع لاستقبالهم، إلى أداة

استطاعت الكاتبة أن تستنطق اللوحة لتعبر عن فحوى وجودها المعلق في المتاحف وجدران المنازل، ولكون أن الكاتبة تستعمل أسلوب الاستنطاق الاستفهامي الفلسفي للوحات الفنية، فإنها تخلق فضاءً متسعاً للتأويل وتفكيك عناصر اللوحة وفصلها عن الرسام وإلقائها في الأسفل، إنها توجه عيون الفلسفة نحو الأسفل لا نحو السماء، لا أقصد نحو الأرض وحسب بل ماهو تحت أقدامنا بالذات، فمن حالة الإفلاس الفلسفي عن معنى الحياة في السماء تشحذ الفلسفة حزماً من الأسئلة نحو إعادة النظر إلى ما تحت الأقدام. هكذا نجد الكاتبة في لوحات "سلفادور دالي" التي عنونته بالفصل السادس من كتابها به: الفن والذاكرة في لوحات سلفادور، تشير إلى الحواس وعلاقة الرسام بأدواته، الريشة، اللوحة البيضاء، الألوان المسكوبة على الأقمشة، وكيف تستجيب الأدوات لعامل الحس، ومن أين تأتى هذه العوالم، أهى من الروح أم مشاهد ووقائع غريبة تحدث للرسام، وتستعرض الكاتبة أفق الرسام "سلفادور" وتجاوزها لذهب السريالية وخلاف "بروتون" معه حول لوحته التي رسم فيها تفاصيل برازية، تسمى اللوحة باللعبة الكئيبة ما جعل صديقه "بروتون" يصنفه على أن سلفادور برجوازي دوغمائي معاد للسريالية.

لا يمكن للرسام أن يقف عند حدود مذهب معين، إنه يتجاوز المذهبية وينطلق نحو أشكال أخرى من التعبير ذاته دون الحاجة إلى المذهب، إن الرسام ينطلق من أفق احتكاك مباشر، ليس مع العالم وحسب وإنما مع

عوالم تعبر عن ثورتها باستفزاز عيون العالم الواقعي المثقل بالقيم والضوابط الأخلاقية الكاذبة.

للخبز رمزية عميقة لدى كل الشعوب، هكذا تبتدأ الكاتبة الحديث عن لوحة سلفادور دالى، خبز الأنبياء وما تبقى من لحمهم، وهو خبر الأغنياء وما تبقى على موائدهم، وهو خبز الفقراء وما يتبقى في أحشائهم، وهو خبر الثورات، هو شعار يحمله المناضل أمام هيمنة موائد السلطة.

إن التفاصيل الصغيرة التي تركز عليها الكاتبة، وجعل تلك التفاصيل حلاً لأزمة المعنى في حياتنا الآن ليست من التكرار، ليس باعتبار التكرار خطأ في الطرح، بل إلحاحا نحو حاجة ماسة تلزمنا الكاتبة العودة لها، ما لم تقله الكاتبة في كتابها هو جعل الفن مشروعاً حقيقياً لمقاومة فاشية العصر، دعوة أخرى لولادة العاطفة، ودعوة مضافة أخرى لتحالف الفلسفة واللغة مع الفن، وابتكار مقدس يغذى الروح بدل التحريم، ويشعل براكين العقل الفنى في مقابل الأداتية المفرطة للعقل التقنى في وقتنا هذا.

وفي استشهادها بما قاله "غادامير" عن الفرق بين النص الدين والنص الشعرى والنص الفلسفي، يرى الفيلسوف الفرق بين النص الفلسفي مختلفاً في معناه عن كل من النص الديني والشعرى، إذ هو نص حوارى

لا ينتهى ولا يكتمل كما هو عند الشعرى والديني، كما أن قدرة كالهما تتجلى في مخاطبة الجموع، عكس النص الفلسفي، فهو ليس نصاً مقدساً، وهو نص قابل للتغير، نص ممتد، لا يقف على حافة النهاية كما هو النص الديني، لذلك فنحن مدعوون من الفلسفة أن نسمعها دائما بتعبير غادامير العبارة الملائمة للمعنى للنص الفلسفي تتجاوز إمكانيات العقل البشري.

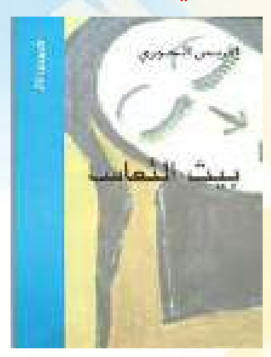
في الفصل الحادي عشر: تشير الكاتبة إلى "فن المشترك" لجاك رنسيار، وتعرض في عنوان فرعي الخروج عن براديغم الحداثة، هو الخروج من خطابات مجرد محاولة لتكوين عالم آخر، أو الهروب من حقيقة الحداد والبكائيات ما بعد الحداثة، وتشير إلى العلاقة مزعجة، إنما الغرض هو إعطاء فرصة للفن ليدخل ما بين الصورة من جهة ونظرة الديانات التوحيدية كحل أخير أمام هيمنة الحلول السياسية للغة، وأمام للصورة بوصفها محرم، ومدى صدق الصورة تشوهات الحداثة بما تحمله من آلة تدميرية للوجود وعلاقتها بالحقيقة، تعيد الكاتبة قراءة إشكالية أخرى الإنساني، لقد التمست في نهاية الفصول الأخيرة نوعاً لتحل الأزمة بين الصورة كتعبير عن الكينونة ومعضلة الديانات التوحيدية التي تعتبر الصورة محرماً، إنها ترغب إن صح التعبير في تحرير الصورة وجعلها تعبيرا فنيا جمالياً يخرج من إطار التحريم القديم لها منذ أفلاطون إلى وقتنا هذا. ينتصر أفلاطون للمقدس، بينما أم الزين تنتصر للصورة كجزء أصيل لا يتجزأ من فلسفة الفن كمشترك عند جاك لاكان.

كتاب تحرير المحسوس لأم الزين المسكيني، يعرض لنا كل تلك الإشكاليات، ووضع الفن كخارطة لطريق أخر، ليس عالم مو ازي، بل اعتبار الفن جزءاً من الحل لا هامش للتنفيس عن الرغبات المحسوسة في ذواتنا.

#### دراسة تلفظية ٠٠

## المضمر في «بيت النعاس» (1)

المهدي قنديل، المغرب \*



لا غرو أن "بيت النعاس" هي المجموعة السابعة ضمن المشروع القصصى للكاتب المغربي "ادريس الخوري"، إذ تحوي خمسة عشر نصاً، وقصة "بيت النعاس" هي الخامسة في الجموعة. تتقاطع مع جميع القصص، وفي عدد من المواضيع، بيد أن <mark>كل واحدة تظل مستقلة بذاتها، وبعالمها</mark> الخاص الذي تنفرد به، ثم إن المشترك الذي يجمع أغلب القصص في المجموعة يتمثل في المسار المماثل للشخوص الذين

بعيشون رتابة الحياة، والمشار إليها بأنها حياة عشوائية بدون معنى، ويحاولون بكل جهد تغييرهذه الرتابة.

لا شك أن إدريس الخوري في المجموعة هذه ق<mark>د سعى إلى القبض على الزمن</mark> والفردو<mark>س المفقودين حيث تتفيأ رؤيته</mark> نقل الواقع الحي في قوالب تخييلية وأشكال سردية تمتح من بلاغة العامية المغربية وجمالية السخرية.

يختلفان في الرؤية والتوجه وطريقة الاشتغال:

- التيار الأول: يعتبر القصة موهبة، ويكتب بعفوية وتلقائية، ويركز على الحكاية، ويوهم بمرجعية خارجية، يعتمد في الإقناع بها على التفاصيل، وعلى السخرية وعلى الجانب الكاريكاتوري للواقع، وهذا ما ذهب إليه إدريس الخوري في تجربته هاته، إلى جانب عدد من الكتاب المغاربة أمثال حسن بحراوى في مجموعته "استوديو الجماهير"، والميلودي شغموم في مجموعته "أشياء تتحرك"، ومحمد زفزاف في قصته "الركز الصحى". حيث يتحدث المؤلفون في هذا التيار عن الأخرين لا عن أنفسهم بأسلوب يميل إلى الأسلوب الإخباري المغلف بصيغ التخيل وأساليب الكتابة السردية.

ويشتغل على اللغة وليس بها، ولا يوهم بأية مرجعية خارجية، بل يكشف للقارئ منذ البداية أسرار الصنعة، لأن سارده يشبه القارئ. يتقدم في خجل وخوف، ويكشف في نفس الوقت ما يقع، بل ما لا في الخارج، وخلال الكتابة لا قبلها ويبني ولا يعبر جدا، تكتفي بما تمنحه للقارئ من شعور بالانتهاء. عنه". وفي هذا السياق، يمكن الحديث عن مجاميع 1 - تحليل الملفوظات، قصصية عديدة، كالسقف لإبراهيم بوعلو ورماد لأحمد بوزفور.

وجدير بالذكر أن "في القصة المغربية الحديثة تياران لقد كُتبت المجموعة القصصية "بيت النعاس" اعتماداً على قوة الملاحظة، ووفق تصور جمالي صرف، فهي لا تروم قصداً آخر غير كتابة قصص مرجعها الواقع ووجودها اللغة، فهي مجموعة خالية من الشوائب وتنقل الحياة كما هي، وتسرد حيوات مجموعة من الشخوص، وتصف سلوكاتهم، لترتقى بهم من أرقام وعلامات منسية في الخضم البشري إلى نماذج تستحق الانتباه".

يكتب إدريس الخوري بطريقة عفوية، يمكن اتخاذها مؤشراً للميز بين معيارية القصة وتجريبها، ففي مجموعته يسرد حكاية شخصية، كما في قصة الرجل الذي ينظر إلى السقف، ثم يرصد القاص الوضع النفسى والسلوك<mark>ي للأبطال،</mark> و يحافظ على نظام وتسلسل السرد أو الأحداث، إضافة إلى طريقة التيار الثاني: يعتبر القصة القصيرة صناعة، بنائه للحوارات والمزج بين العامية المغربية والعامية المفصحة، والعربية الفصيحة، ثم تسريع النهايات.

هذا ويمكن اعتبار هذه المقولات خصائص عاكسة لطبيعة الكتابة الق<mark>صصية</mark>، وعاكسة للرؤية التي ينفرد بها ادريس الخوري لتجعل القصة محكياً قصيراً، يقع، لأن ما يتحدث عنه الكاتب يختلق في الداخل لا ترتكز الحبكة فيه على فترة زمنية قصيرة ومحدودة

الملفوظ الأول: " لقد تمت سياسة المغربة وباع بطعم الحداد لإبراهيم مصطفى يعلى، و قطط تلوك الأوروبيون كل ممتلكاتهم ورحلوا، ولم تبق إلا الكلام لمحمد العتروس، وكلاب السوق لعبد الوهام جالية قليلة منهم فكيف يوصل السيد "أريناس" سمكان، والإقامة في علبة لحسن البقالي، وقالت النملة جذره الثاني بالأول؟ ولا قدرة له على الاختيار، بل كيف يجمع شتات جسده ونفسه؟ هو مأزق نفسى لا

يستطيع أريناس التخلص منه طيلة هذه السنوات".

ورد هذا الملفوظ في سياق الحديث عن الإسباني أريناس، الشخص الهارب من مذابح فرانكو، حيث أقام في المغرب بعد أن امتلك عمارة، حوَّل أسفلها إلى حانة، تعلَّق بالبلد حتى صار من أهله، لكن أبناءه هاجروا، فظل يعيش صراعا دلخليا بين الرغبة في الالتحاق بالأبناء، أو البقاء في البلد الذي حقق معه الألفة.

يبرز هذا الملفوظ علاقة البطل بالفضاء، حيث يتسبب له في أزمات نفسية وتفكك أسري، كما يسهم في تطور القصة بشكل سريع، ليصبح أريناس رجلاً طاعناً في السن، ومقيماً في إسبانيا ويتعاطى للكحول بشكل فظيع جدا لإقبار رغبته في العودة إلى المغرب. البلد الذي منحه الحياة بعد أن قضى فيه مرحلة مهمة من عمره، غير أنه يرى في إسبانيا البلد الذي منحه الحرية وتعدد الفرص أيضاً.

يشير الملفوظ إلى الصراع الحتمي بين الهوية والأصل، إذ تبقى الشخصية معلقة في العادات التي ألفتها من أناس كان يجالسهم لفترة أطول، والأصل الذي يمثل الأصل فقط، في غياب تام لمفهوم الحياة.

يعد هذا اللفوظ المشار إليه سلفاً الخيط الناظم لأحداث قصة "أريناس"، أو يمكن اعتباره حدث العقدة ضمن البناء الدائري للنص، يقدمه السارد <mark>لشرح دوافع الهجرة التي س<mark>يقدم عليها الإسباني،</mark></mark> وكذلك <mark>لإبراز ذهنية المستعم</mark>ر بعد إجلائه من البلد، ثم إظهار القيم الإنسانية والكونية التى يدافع عنها

#### أ- المسكوت عنه في ملفوظات أريناس:

يوصف القول المضمر بالتأويل" ، لكن وجب تحديد خصوصية سياق الخطاب حتى يحصل ذلك التجاذب بين المتلفظ والمتلفظ له، ويؤول في سياق المعنى المراد، فالمتلفظ في قصة أريناس ينتقل عبر الحوارات التي تبادلها الأب وابنه، وحصل فيها فعل التأثير، الذي يعتبر المسار السردي الرئيس للقصة، إذ عاين فيه السارد الصراع بين الأسرة حول مسألة البقاء في الغرب من عدمه، أو الانتقال إلى إسبانيا، هذا التأثير سيحصل أيضاً في نهاية القصة بعد استعمال أفعال الأمر في الحوارات النفسية وكذلك الخارجية.

الملفوظ الثاني: "وجد أريناس نفسه بأنه أمام عالم مردوج، يشترك فيه التاريخ واللغة والسلالات. المصائر والدم واللون والإيقاع".

تتخلق داخل هذا الملفوظ مجموعة من الأحداث التي عاشها البطل قبل حدوث السرد وبعده، حيث يستحضر وقائع مذابح فرانكو التى ترمز تاريخيا إلى الهزيمة الساحقة التي تلقاها الزعيم الإسباني في حروب الريف 24 يوليوز 1921، في معركة أنوال" أمام جيش عبد الكري<mark>م الخطابي، وال</mark>تي أدت إلى مقتل أكثر من ثمانية آلاف من الجيوش الإسبانية، وفرار المتبقين في حالة من الفوضي، مما أدى إلى انتقال ال<mark>نظاميّين الأصليين إلى جيش الخطابي، فأراد</mark> الفيلق إنقاذ الموقف وفرض هيبته بتنظيم مسيرة على الأقدام إلى مليلية استمرت لثلاثة أيام بقيادة فرانكو، ليستعيد بعض المواقع ويعززها، فوصلت إلى

الإسبانيين جرائم الفيلق، ليحتفلوا بها، معتبرين إياها عقابا للريفيين، فتم توشيح فرانكو كبطل.

يسمي "عيسى أزاييط" هذا النوع من المضمر بالإضمار العام ، حيث يندرج ضمن هذا النوع كل عنصر أو لفظ أو مصطلح – يحيل مباشرة أو غير مباشرة على معنى مضمر أو على جزء منه، أو على ما له علاقة بأحدهما كلياً أو جزئياً، في لفظ أخر يحمل هذه السمات نفسها مع ألفاظ أخرى بالقيمة نفسها. ويعرف بكونه عنصرا (لفظياً أو تعبيراً) يحيل على خاصية ترك الشيء مع بقاء أثره، أي إسقاط الشيء لفظاً لا معنى.

## ب- الإضمار الاصطناعي في قصة "الرجل الذي ينظر إلى السقف".

يلعب الخمر دوراً محورياً في كشف مضمرات القصة، وكشف الحقيقة التي يخفيها الرجل الذي تعرض للخيانة من قبل زوجته، حين وجدها مع عشيقها في الفراش، وظل صامتاً حتى أفرط في شرب الخمر داخل الحانة، حينها بدأ يكشف أسرار صمته، بيد أن الأسباب الكامنة وراء الخيانة يمكن اكتشافها وراء اللفوظات التي وردت على لسان السارد.

لقد رصد ادريس الخوري في هذه القصة الهامش المغربي والقيم المتمهزلة فيه بلغة وملفوظ طافح مباشر، وما يميزه من قسوة وعنف واختلالات، كما تكشف القصة واقع المرحلة الذي يخبئ وراءه أحداثاً كثيفة ومتنوعة، ترتبط بصحافيين كانا على موعد مع رئيس التحرير في مقر الجريدة التي يعملان بها، غير

أن الرجلين لم يتمكنا من حضور اللقاء سبب تأخر الحافلة التي كانت ستنقلهم، ما دفع السارد في النص ينتقل إلى استعمال الأسلوب الإخباري الواصف لنقل وقائع المحطة وما يشوبها من تسيب ولصوصية وضرب في الأعراض.

يرى "عيسى أزاييط" أن الإضمار الاصطناعي هو إرادة التعمية عن عَمد، يكون عملية مسبقة، تتم عن طريق إخفاء إواليات التصريح والكشف والبيان، من أجل المخاطب الذي يبحث عن اللغز المسنن في صلب العبارة اللغوية أو يخطئ طريقه".

يندرج الإضمار الاصطناعي ضمن القالب اللغوي الذي لا يؤخذ فيه الجانب التواصلي الطبيعي بعين الاعتبار، بل من خلال سلسلة من المصطلحات التي تطبع الكتابة السردية في علاقتها بالتخييل، من قبل التلبيس: الذي هو سير الحقيقة وإظهارها بخلاف ما هي عليه، كما ورد على لسان السارد: "أصبحت البلاد عاهة مستديمة ولا مخرج من هذه الأزمة المستديمة". "أعطانا رئيس التحرير ملخصاً عن ما جرى قبل مجيئنا فقدمنا بعض الملاحظات والاقتراحات من ضمنها أن نخصص صفحة بكاملها عن حمقى البلاد الدين يضربون الناس بالحجارة، فأجاب رئيس التحرير: الأولوية للسياسة والأدب الملتزم".

## أكثر من متاهة لكائن وحيد

#### محمد السيد إسماعيل، مصر

#### آثار النداء

لم تكن الأميرة مجرد نجمة تائهة ولا طيفًا عابرًا طرق بابك الصغير كانت أشبه بكلمة الرب التي تقول للشيء:

كن فيكون.

حينها حملتنا اللغة ذات أمسية لم أعد

حيث الزمن بلا معنى مجرد تقريبات بشرية لمحيط هادر من اللحظات

ليلتها أمسكت باليد البعيدة واعتصرت حنينها ونشوتها وتطوحت في منتصف المحيط بينها كل شيء غائم ومتأرجح أصيح دون صوت:

الحياة أشبه بقبضة في الهواء وأنت كل ساعة في شأن فكيف يمكنني أن أحتمل كل هذا السحر الذي يتوالد من ذاته كدفقات من الضياء لا ترفعي ستارًا

ولا تقولي إنني في حيرة من أمري

يكفي أن ألاحظ اتجاه النظرة أن أتبع الرائحة أن أرى ما لاعين رأت عندئذ سأكون قادرًا على ترتيب المكان أصنع غرفة متواضعة على أطراف المدينة ولا أبرحها

> لعل نجمة تائهة تتبع آثار النداء لعل طيفًا عابرًا يطرق بابي الصغير.

> > - الليبي [78]



في روزنامة أيامي ..

يا الله بت هذه الأيام

أتلذذ بالصمت

بينها أسمع

دوى القصائد في أعماقي

و أتظاهر بأنني

لا أسمع شيئا .

يا الله هل تؤاخذني

وأنا القلق الذي لا يهدأ

وأنا المشاكس

لا يحلو له اللعب

إلا على أنقاض المسلمات ..

تستفزه أوهام اليقين

أو ترقرقت دمعة

فيبحر في ملكوتك العظيم.. المتخلي عن الذي – كنت بالأمس القريب – أظنه حلم حياتي ..

يا الله هل تؤاخذ شیخا مذی فی سریره بعد الواحدة ليلاً يقاوم سطوة الهجوع بسلطان الأرق ثم ينام وقلبه مفتوح على المدى ..

يا الله هل تحاسبه عن هذه الثرثرة .. و استحضار الأرواح النبيلة تلك التي غيبها الموت وحالت بينها و بينه فو ارق التو قيت ..

جمعة عبدالعليم/ ليبيا

لم يز ل هاجسه اللعب في أعين كهل وهو يحاول أن يخفيها و ذاكر ته مطرزة بالفر اشات الملونة في جراب الهيبة .. يا الله قضيت وهو يطاردها أعو اما طويلة على تخوم الحقول وأنا أهذي الغارقة في مواسم الانتشاء .. أدخلت القصائد الضالة لم يزل مدمنا على تناول أصدقائه إلى ساحة بيتي فصارت جزءاً من عائلتي بأكو ابه الشفافة .. وعاثت جمالأ

تعرف إلى نساء كثيرات وظلت أمه سيدته الأولى .. سحرته الروائح والعطور وظل أجملها القرنفل وهو ما زال يفوح من شذا اسمها .. يا الله فقد صغيره و سألك الثبات فتجاوز المحنة .. غير أن الحزن لم يزل ينكش قلبه يتجدد كلما تناهى

إلى سمعه أنين الثكالي ..



وكُلما ذَكرتُني، لاشيء يَتغيرُ سوى مقاساتى.

كُلم نشرتُ الغَسِيل على الحَبل ارَى فساتِيني المحشوة بأنفاسي وبَقايَا ثُر ثُرة تلعبُ بَهَا الرّيح وظلَّى الذِي، يخْتالُ مَعها، يُذكّرنِي بأنِي متُ، ونجوتَ منَ الحَياةِ .

#### ثورية الكور/ المغرب \*\*\*\*

يا الله هل تؤاخذ شيخاً في الخامسة والستين لم تغادره الطفولة يوما ..

الموتُ صريح جداً أما الزوال فهو أن تبقى لكنك لا تُشبهك! حميد الساعدي / العراق \*\*\*\*

انتقاء : سواسي الشريف

نجوتُ من الحياةِ حلمتُ بأنّى متُ ، ونَجوتُ مَنَ السُّؤال. وهذَا الصَباح اسْتَيقظتُ، وغُمِري سِتُون عاماً، وبلاً خطِيئة. باقة وردٍ في كُفي، وخيطُ تجاعيدٍ، علَى وَجْهِي.

سَأرتَدِي أجمل كِذبَاتي على باب إسمِي، وأَهْرِبُ منَّى . فقلبي مايزال صغيرا والحَياةُ اطْوَل منَ العُمر وفِي كُلّ عَام، انْسَى رُوحِيَ

فقط العالمُ انسحب خطوة إلى الو راء الظُلُ فقدَ ملامحه والصوتُ صار يتكلم بلغةٍ لا تُفهم. الزمنُ لم يتوقف لكنهُ نسى أن يدلُّ عقاربه علينا. الزوالُ لا يُرى لكنهُ يحفر ؟ يحفر في الطمأنينة في الوجوه في المعنى. كأننا كنا نكتب أنفسنا على سطح الماء نضحك نحب ونجهِل أن كل ذلك قابل للمحو... بلا وداع.

لم يحدث شيء ...

الزوال ليس موتاً

[81] الليبي –

- الليبي [80]

## هو محاولة للهروب من ضجيج الحياة وصخبها فتسقط عليها قطرة مطر الذي يضع الإنسان فريسة بين شقي الرحى، دون فيضع فيها أبي مصروف اليومي رحمة، فيحوله إلى آلة صماء، دون حساب لمشاعره ويتحسسها وجه حبيبتي. (ص21)

قراءة: أشرف قاسم، مصر

«اوركسترا تعزف لحناً صامتاً»

إن الشعر في أبسط تجلياته تعبير عن خلجات النفس عن التكلف والغرابة، هذا إلى جانب اهتمامه الواضح البشرية، وترسيخ القيم الإنسانية العليا التي يقوم بتشكيل الصورة الشعرية المنبثقة من رحم الحالة عليها معمار المجتمع السوي، تلك القيم التي ينادي بها واللحظة التي يقبض عليها موثقاً إياها داخل إطار الكتاب والشعراء منذ عرف الإنسان الكتابة والتعبير لغوى مكثف.

عن الذات.

لا يستطيع الشاعر أن ينفصل عن محيطه، ولا أن يعيش فردا كجزيرة معزولة عن مجتمعه، لأنه هو صوت هذا المجتمع المعبر عن أماله وألامه، ولكل طريقته في التعبير، ولكل طريقته في إدارة خياله الشعري.

في مجموعته الشعرية التي بين أيدينا "اوركسترا تعزف لحنا صامتاً" يحفر "محمد الحديني" عميقاً في تربة اللغة باحثاً عن قاموسه الخاص حتى لا تأتى نصوصه مسخاً مشوها، وخليطاً من أصوات الأخرين.

يقوم معمار النص الشعري عند "محمد الحديني" على عنصرين أساسيين هما اللغة الطازجة ذات الجرس ربما كانت تلك الأوركسترا هي الحياة نفسها، الموسيقي الهادئ، والخيال الخصب الواضح البعيد

وبالعودة إلى عتبة العنوان الرئيس للمجموعة "اوركسترا تعزف لحنا صامتاً" نجد أنفسنا أمام سؤال ملح: إذا كانت هذه الأوركسترا تعزف هذا اللحن الصامت فكيف يستطيع المتلقى أن يتجاوب معه؟ ما أداة تواصل المتلقي مع هذا اللحن الصامت؟ ولماذا أثرت تلك الأوركسترا أن تعزف لحناً صامتاً؟ كل هذه التساؤلات وغيرها تجيب عنها نصوص المجموعة التي تربو على التسعين نصاً تتسم في غالبيتها بالقصر والتكثيف في لغة تلغرافية إشارية موحية مفعمة بالصور الخلابة والخيال الذي يؤطر الصورة بإطار مغاير.

واللحن الصامت هو لحن الوجود، أو هو الإنسان في

شتى حالاته ومألاته، ولعل مبعث الصمت في اللحن فتحط عليها فراشة وأحاسيسه المختلفة:

> أمسح أحذية الإسكافيين أقلم أظافر جامعي القمامة أمشط شعر العجائز

أضع رسائل غرام معطرة الأرامل

> أرقص على أنغام موسيقى الشوارع أقدم الحساء للمشردين وأنثر حبات القمح لحمائم الميادين أفعل كل ذلك دون مقابل فقط بسمات رضا تملأ عيني أبي

الذي أتمدد بجواره في قبر أعاوده ليلاً (ص 9) يتعمد محمد الحديني أن يترك مساحة للمتلقي يعبر من خلالها إلى نصه، تلك المساحة قد تضيق وقد تتسع على حسب تأويل المتلقي للنص الشعري، إذ يأتي النص على قصره الواضح منفتحا على التأويل، قابلاً لتقليبه على وجوهه المختلفة في ذهنية المتلقى، دون أن يخل هذا بفنية النص، وحيويته المنبثقة من أصالته

> أمد يدي خارج نافذتي فيصافحني أحدهم فتنقرها يمامة

تمنح الصور الشعرية المتعاقبة في نصوص المجموعة النص أبعاداً جمالية أخرى، ما يجعلها قريبة من المتلقى، منها التكثيف اللفظى البعيد عن الإسهاب عتبات والإطناب، وكذا الإيقاع الداخلي للكلمة، والانسجام والترابط الواضح بين اللفظ والمعنى، والبعد عن الإغراب والتعتيم والمباشرة الفجة.

ولأن الغاية من قصيدة النثر كسر النمطية الموجودة في الشعر العمودي وشعر التفعيلة، والابتعاد عن قولبة النص، وتحديث الروح الشعرية فإننا نجد أن نصوص الحديني خالية من الأطر، بعيدة عن الحشو والتعقيد، متحررة من القالب، ذات جرس موسيقي مختلف عن الإيقاع العروضي المتوارثة:

عندما أجد المصباح السحري ستكون لي أمنية وحيدة أن أصير بحجم عقلة الأصبع

وعندها سأبدأ حياة جديدة تماما سيضيق مجال نظري جداً

ومن ثم لن تتلوث عيناي بقبح المدينة لن تسكن أذني إلا أصوات تصدرها كائنات

ستكفيني قصاصة قماش أستربها جسدي وسترضى معدتي بأقل كمية طعام وببضع

قطرات من الماء

ولما تحين ساعتي وتدق أجراس السماء سأكون جاهزأ بجسدي الأخضر ووجهي الشفاف

لتتلقفني يد الإله الحانية (ص 47)

تتجلى القيمة الإبداعية لنصوص الحديني في هذه المجموعة في تلك الروح الإنسانية التي يكتب بها نصه، من خلال وعيه، وخبراته الحياتية المتراكمة، لذا نراه يتجنب المطولات والاستطرادات المجانية، ليصل إلى مبتغاه من أقصر طريق:

شبح فنان أنا

أخرج ليلا والناس نيام وفي يدي علبة طباشير

أرسم على جدران بيوت الفقراء والأرصفة أوراقا مالية، أسرة، أرغفة خبز، وفاكهة وعلى جدران بيوت الأغنياء أرسم أبوابا ونوافذ ص 77

في نهاية المجموعة يضع "الحديني" عدة نصوص قصيرة جداً تحت عنوان "منمنمات شعرية"، تتسم بالكثافة الشديدة والاقتصاد والعمق فى الوقت ذاته، إلى جانب اتكائها على الإشارات والإيماءات الدالة، والانزياحات الشعورية، كل ذلك من خلال إطار لغوى راق، يتسم بالثراء والكثافة، ما يعطيها الإنسان. إمكانيات تعبيرية فائقة في بعديها الجمالي والإنتاجي، ومستوييها اللفظى والدلالى:

أحيا بينهم بأقنعة ضاحكة ملونة

ووجه واحد عابس

يلتفت دائما إلى الخلف (ص 193)

هذا التكثيف البالغ في النص هو أحد أهم مكوناته التي تصل بالفكرة إلى المتلقى، من خلال العمق والاختزال الدال، بجانب الصورة الشعرية المؤطرة للنص، دون صخب صوتى، ودون ضجيج يشتت ذهن المتلقى:

> يجلس جندي مبتور الساقين محتسيا نصف كأس من الخمر

في حانة نائية

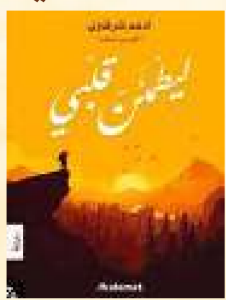
وهو يطالع نصف صورة لحبيبة مختفية (ص 195) فى منمنماته يقتنص الحديني لحظات إنسانية بعينها ليوثقها ويعبر عنها، من خلال ديناميكية خياله البصرية التي تلملم شتات "بازل" الصورة، وتقدمها إلى المتلقى في كليتها المكتملة، عبر النص الشعرى المفتوح على التأويل والدهشة والمباغتة والمفارقة:

> بجرعة زائدة من الحزن مات مهرج المدينة (ص 196)

نحن هنا إذن بإزاء نصوص تحاول أن تقيم معمار الحياة من خلال لغة طازجة وخيال خصب يراهن على الإنسان ويدافع عن القيم الإنسانية العليا ويرسخ لها على اعتبار أن الشاعر هو صوت الإنسانية وكينونة

بين الحقيقة والخديعة..

## ليطمئن قلبي



محمد عادل، الهند

نحب جميعًا الاستماع إلى الحكايات، <mark>خاصةً إذا كانت الجوانب المخ</mark>تلفة التي يمر بها ال<mark>إنسان خلال مسيرته</mark> تتناول موضوع الحب، إذ تزداد رغبتنا في معرفة المزيد. ومع ذلك، ليست كل القصص تنتهى بنهايات حلوة؛ فبعضها يترك في نفوسنا أثرًا من الحزن متعددة، من أبرزها الحب الذي لم يكتمل، إذ انقطعت والخذلان، بينما يعلمنا بعضها الأخر دروسًا تبقى سلاسله قبل أن تصل إلى برّ الوصال، إضافة إلى معنا مدى الحياة. فقراءة الكتب لا تقتصر على المتعة فحسب، بل تسهم في تشكيل شخصياتنا وتعزيز بانتصار الحق على الشك، حيث تتلاشي شبهات أخلاقنا من خلال القيم التي تتضمنها.

> من بين الكتّاب الذين يحرصون على تقديم محتوى يحمل رسائل قيّمة، يبرز "أدهم شرقاوي"، الذي تدفعنا كتاباته إلى التأمل في أنفسنا وتجديدها. فهو يركز على القيم الإسلامية وفضائلها، ويضيء على

الحياتية. ومن بين أعماله التي تستحق التوقف عندها، رواية اليطمئن قلبي"، حيث يعالج فيها موضوعات الحوار العميق بين ملحد ومتدين، والذي ينتهي الإلحاد أمام قوة الحقيقة، ويتخلى صاحبها عن الأفكار المسبقة ليعانق دين الله وعقيدته الخالصة. تبدأ قصة الحب بين "كريم" وحبيبته "وعد" في

الحافلة التي اعتادا ركوبها يوميًا؛ فكان كريم يستقلّها

فى طريقه إلى الجامعة، بينما كانت وعد تذهب عبرها

[85] الليبي-

- الليبي - 84

إلى عملها. ومع مرور الأيام، ازدهرت <mark>مش</mark>اعر الحب بينهما، وتفتحت زهورها عبر <mark>نقاشاتهما التي لم تكن</mark> دائمًا متوافقة في الأراء والمواقف، بل كان الخلاف يغلب على حديثهما، ولم يجتمعا على رأى إلا في القليل من الأحيان. ومع ذلك، لم يمنع هذا الاختلاف الكاتب من تسليط الضوء على مراحل حبهما، مشيرًا إلى أن العلاقات الإنسانية، مهما بدت متينة، لا تخلو من التباين والاختلاف. وكأنما أراد أن يثبت أن التنوع في وجهات النظر ج<mark>زء لا يتجزأ من طبيعة ال</mark>بشر، كما <mark>قال الشاعر</mark> :

### لا يستوي الناسُ يا ابنَ الناس فالناسُ في عالم الناس أغراسٌ وأجناسُ

من أبرز سمات هذه الرواية أنها تخلو من التشبيهات الأنثوية المبالغ فيها التي تكثر أحيانًا في قصص الحب، مما يضفى على السرد واقعية ورصانة. كما يُبرز الكاتب أهمية الزواج في بناء العلاقات، حيث يطلب "كريم" من "وعد" أن تكون شريكة حياته إلى الأبد، بدلًا من اللقاءات العابرة في الحافلات والأماكن

وعلى امتداد الرواية، يسرد الكاتب قصصًا قصيرة متفرقة، لكنها تتصل بالسياق العام للحكاية، إذ تنبهنا هذه القصص إلى تقلبات الحياة بين الأفراح وال<mark>أحزان، والنور وا</mark>لظلام، وكيفي<mark>ة مواجهة هذه</mark> التحولات بالصبر والرضا وانتظار القادم الأفضل. ومن بين الشخصيات التي تجسد هذه المعاني، تبرز "ريحانة" المرأة الأربعينية التي أمضت خمسة عشر

عامًا تحاول الإنجاب دون جدوى، إلى أن قررت الانفصال عن زوجها والعودة إلى بيت أهلها. لكنها لم تستسلم للألم بل وجدت في دار الأيتام معنى جديدًا لحياتها، حيث أصبحت أمًّا لأطفال الدار وموظفة تسهر على رعايتهم، ففهمت أن البلاء يحمل في طياته حكمة، وأن الرضا هو مفتاح العطاء.

إن شخصية ريحانة في الرواية تُجسد رسالة قوية عن الصبر والعمل المستمر، بدلًا من الاستسلام للضعف أو الهروب من تحديات الحياة، إذ لا بد للإنسان أن يواجه مصاعبه بثبات، ليستطيع تذوق طعم الحياة بكل ما تحمله من تجارب عديدة.

من خلال قراءتي لكتب اللغة العربية، لاحظتُ أن كاتبنا يتميز بأسلوب بسيط وسلس في تناول المواضيع. فلا نجد في مؤلفاته تعقيدات لغوية أو ألفاظًا تحتاج إلى معاجم ضخمة لفهمها، بل يكتب بلغة قريبة من القارئ، مما يجعل كتبه في متناول الجميع، حتى أولئك الذين لا يمتلكون مستوى متقدمًا في اللغة. وهذه البساطة ليست نقصًا في الكتابة، بل هي ميزة يطلبها كثير من القرّاء، إذ تمكّنهم من الاستمتاع بالقراءة دون الحاجة إلى جهد كبير في التأويل والتفسير. ومن واقع تجربتي، كنتُ أقرأ كثيرًا من كتبه أثناء انتظاري في المستشفيات لمراجعة الطب<mark>يب، ولم أشعر يومًا بالملل أو</mark> الضجر، بل وجدت في سطوره متعة جعلتني أنسى <mark>الوقت وأغفل عن دور</mark>ان عقارب الساعة.

يؤكد الكاتب أن نجاح العلاقات يقوم على التفاهم المتبادل والثقة الراسخة، وهو ما يتجلى بوضوح في

الفاجئ. لم يكن ظهورها المتكرر ولا مبرراتها كفيلًا بمحو هذه الريبة، حتى اكتشف الحقيقة الصادمة: وعد كانت متزوجة ولها ابن. عندها أدرك "كريم" أن الحب الأعمى وحده لا يكفي لبناء علاقة متينة، فانسحب بصمت، محاولًا استجماع نفسه والمضي قدمًا في حياته. والعبرة المستخلصة من قصتهما أن العقل يجب أن يكون حاضرًا قبل الانجراف وراء مشاعر قد تكون . مخادعة، فقد لا يجد من يسقط في وهم الحب طريقًا

قنطار علاج"، فإن الوقاية قبل التورط في علاقة غير واضحة المعالم قد تكون أنفع من محاولة العلاج بعد فوات الأوان. وفي هذا السياق، يظهر الكاتب كموجّه وناصح لكل من يسلك طريق الحب بلا بصيرة. أما الحوار بين "هشام" و"ماهر"، فقد شكّل محورًا آخر في الرواي<mark>ة، إذ كان "هشام"، الذي تملؤه</mark>

للخلاص بسهولة. وكما يُقال: "درهم وقاية خير من

التساؤلات الناقدة حول الإسلام، يطرق باب ماهر بحثًا عن إجابات مقنعة. وكان ماهر يستقبله دائمًا بصدر رحب ووجه بشوش، منصتًا إلى شكوكه الناجمة عن . <mark>أفكار إلحادي</mark>ة مضطربة. ومع كل لقاء، كان <sup>"</sup>هشام يزداد قربًا من الحقيقة، وكأنّه يتسلق من وادى الظلام إلى قمم النور واليقين. من خلال شخصية "ماهر"، يقدم الكاتب نموذجًا رائعًا في أسلوب الحوار الهادئ والمتزن مع من يسعون وراء الحقيقة، حيث يجيب عن تساؤلات "هشام" بمنطق قوي ولغة واضحة، ما يجعل الشكوك تتلاشى من ذهنه شيئًا فشيئًا، حتى يقتلع جذورها تمامًا.

تجربة "كريم" مع "وعد"، حيث بدأت الشكوك تتسلل عند قراءة شخصيات الرواية، تجد نفسك تستلهم إلى قلبه عندما لاحظ تصرفاتها الغريبة واختفاءها منها قيمًا وسمات، فتسعى لأن تكون مثل "ماهر" في هدوئه وحكمته حين يستقبلك طالب حقيقة، أو تأمل أن تمتلك إصرار "هشام" حين يلاحق الأسئلة بحثًا عن اليقين. وهذا ما يميز أسلوب كاتبنا، إذ يجعل القارئ يتفاعل مع الشخصيات ويستقى منها العبر. وأحيا<mark>نًا،</mark> أجد أسلوبه قريبًا من نهج الأديب الكبير مصطفى لطفى المنفلوطي، فكلاهما تناولا هموم الإنسان في الكتابات، وطرحا حكمًا تسلط الضوء على ظلمات الفكر وتضيء دروب الحياة. ولا غرابة في ذلك، إذ لا يمكن اعتبار من يكتب دون أن تعنيه قضايا الناس

ومن خلال رحلة "هشام" في البحث عن الحقيقة ومعانقته للإسلام بعد إدراكه لليقين، يدفعنا الكاتب إلى عدم التوقف في منتصف الطريق عمّا نطلبه ونطمح إليه في الحياة. وبالمثل، لم يعد "كريم" إلى وعد بع<mark>د</mark> <mark>اكتشاف خداعها</mark>، كما لم يعد "هشام" إلى الإ<mark>لحاد</mark> بعد أن انكشاف الحقيقة. فقصص الشخصيات في الرواية قد تعكس حياتنا أو حياة من حولنا، وتجعلنا نتأمل في ما نتخذه من القرارات والخيارات.

في رأيي، هذا الكتاب بمثابة هدية ثمينة قدّمها لنا أدهم شرقاوي، ليكشف لنا حقائق الحياة ويجعلنا نعيشها بكل تفاصيلها. وأكتف<mark>ي بهذا القدر، إذ لا أرى في</mark> الإطالة فائدة... والله المستعان.

## ماذا لواختفى الرجال من العالم للدة شهر؟

### هند الشيخ علي، سوريا

ماذا لو ا<mark>ختفى ال</mark>رجال من العالم لمدّة شهر؟ سؤال طرحته على إحدى زميلات العمل، بينما كنّا نتحدث عن رجالٍ في ميدان السياسة. أضحكتها الفكرة في البداية، لكنها قالت بعد تفكير: "ربما سيكون العالم مكاناً أفضل، أو تنتهي الحروب على أقلّ تقدير". عدنا إلى العمل بعد ذلك، لكن هذه الفكرة الافتراضية لم شهر فعلاً؟

تستيقظ النسباء في أحد الصباحات، ليجدن أنّ أزواجههن أو أشقاءهن أو آباءهن قد اختفوا. يبدو هذا المشهد سينمائياً بشكلِ مُضحكِ ومخيفِ في الوقت ذاته، وأقرب إلى ذلك المشهد من فيلم "وحيد في البيت"، عندما يستيقظ "كيفين"، ليجد أنّ عائلته قد اختفت بالكامل. أُصيب بالذعر في البداية، لكنه سرعان ما تأقلم مع الواقع الجديد، مستغلّاً هذه الفرصة في تجربة كل ما كان محظوراً من قبل. غياب العائلة، والحاجة إلى تولّي المسؤولية وحماية نفسه، دفعاه لتعلم أشياء جديدة، وتحدّي مضاوفه، وحتى مواجهة اللصوص وحده، وهزيمتهم.

قد يكون الأمر مشابهاً في حالة اختفاء الرجال فجأةً من العالم، إذ ثمَّة فرصة لدى النساء لاكتشاف أنفسهنّ

وقدراتهن بشكلٍ أوضح، وذلك إلى جانب متعة تجربة الأشياء للمرة الأولى، خاصة التي لم تكن مُتاحةً للعديد منهن في زمن الرجال، لاعتباراتٍ اجتماعية أو دينية ربما، أو بدافع حماية أنفسهنّ من المضايقات والتحرش، مثل تحسُّس أشعة الشمس على الشاطئ وارتداء البكيني، والسير في الشوارع حتى ساعاتٍ تغادر مُخيّلتي: ماذا لو اختفى الرجال من العالم لدّة متأخرة من الليل دون خوفٍ أو قلق، والضحك بصوتٍ عالٍ في المقاهي، والتدخين، وحتى الرقص.

"أتخيّل أنّ نساء كثيرات سيرتعدن خوفاً عندما يكتشفن أنّ رجالهنّ، أزواجـاً أو آبـاء أو أشقاء أو أبناء، قد اختفوا. أتخيّل صورتهنّ وهنّ يركضن في المنزل بحيرة، يحاولن الاتصال بهم، لكن الخطوط

في البداية، أتخيّل أنّ نساء كثيرات سيرتعدن خوفاً عندما يكتشفن أنّ رجالهنّ، أزواجاً أو آباء أو أشقاء أو أبناء، قد اختفوا. أتخيّل صورتهنّ وهنّ يركضن في المنزل بحيرة، يحاولن الاتصال بهم، لكن الخطوط مغلقة. ينزلن إلى الشوارع، فيجدن أنّ معظم المحال مغلقة، ويقابلن بعضهن بوجوه خائفة لا تعرف ما يحصل، فيقررن التوجه إلى مركز الشرطة، ولكنهنّ

يجتمعن مع بعضهن، ويحاولن تفسير هذا الاختفاء الغامض، ثم يدركن من خلال تصفّع الإنترنت أنّ المشكلة عالمية: لقد اختفى جميع الرجال هذا اليوم. إحدى الصحف نشرت خبراً بعنوان: "ماذا يحدث؟ أين ذهب الرجال؟"، أشارت فيه الكاتبة إلى أنّها المرة الأولى التي تقوم فيها بنشر خبر دون موافقة رئيس التحرير، لكن رئيس التحرير رجل، والرجال اختفوا، وهذه حالة طارئة.

في المنازل، يبدو الأمر جنونياً. الأطفال يبكون، ويتساءلون: "أين بابا؟". وفي المؤسسات والشركات والوزارات، حضرت قلةً من النساء فقط. كان اليوم الأوّل مخيفاً ومربكاً وفوضوياً. بدأت النساء يشكلن مجموعات ضمن أحيائهن للتنسيق في ما يخص هذا الأمر الطارئ، وفتحن قنوات تواصل عالمية لمشاركة أفكارهن وتوقعاتهن مع الأخريات، وبحث الحلول

بعد مضي أيام عدة، اكتشفت النساء أنّ الرجال ربما اختفوا حقًّا، وأنّ عليهنّ الاستمرار في الحياة أيًّا كان ما حصل لهم. بعض النساء لم يستطعن تقبُّل الأمر، فاعتكفن في بيوتهنّ، متشبّثات بهواتفهنّ المحمولة، أو متسمّرات خلف النوافذ وفي الشرفات في انتظار عودتهم: غياب الرجل، يعني غياب الحب بالنسبة لهنّ، وتالياً غياب الشمس، واللحن، والضوء، والقيمة الحقيقية للحياة. أخريات وجدن أنفسهن سعيدات بالواقع الجديد ومتحمساتٍ له.

عادت النساء إلى العمل، لكن بتوزيع مختلفٍ للأدوار. بعضهن بدأن بتعلم مهن وحِرف جديدة. أسَّست

النساء في بعض البلدان لجاناً لتولّي أمور الأعمال التى تتطلب قدرات وجهوداً بدنيةً خاصةً بالرجال، مثل البناء والصيانة وإدارة الموانئ والمناجم. كما نظُّمن فرقاً لتعليم النساء القيادة الاحترافية للمركبات الثقيلة، وصيانة شبكات الكهرباء والمياه، فيما خاضت أخريات في مجالات غير مألوفة، كإطفاء الحرائق وإدارة محطات الوقود. بلدان عدة أقامت دورات تدريبيةً عاجلةً لتأهيل النساء في العديد من المجالات، واستقدمن خبرات من دول أجنبية، وبدأت المطات التلفزيونية في بلدان أخرى ببتٌ برامج تعليمية لساعدة النساء على إتقان المهام التي لم يكنّ معتادات عليها. سمارت الأمور بشكل جيد. انتهت الصروب على الجبهات تماماً، وبدت الثكنات العسكرية مساحات مهجورةً. وُقَعت عقود توريد النفط بين البلدان ونُفّذت

النتهت الحروب على الجبهات تماماً، وبدت الثكنات العسكرية مساحات مهجورةً. وُقّعت عقود توريد النفط بين البلدان ونُفّذت بسلاسة ودون شروط: اتفقن على توزيع عادل لموارد الكوكب، وزوَّدت الدول الغنية الدول الفقيرة باحتياجاتها"

بسلاسة ودون شيروط: اتفقن على توزيع عادل

لموارد الكوكب، وزوَّدت الدول الغنية الدول الفقيرة

تخلصت العديد من النساء من البقع الزرقاء والسوداء على أجسادهنّ، وارتحن من الضرب. أصبحن ينمن بهدوء دون أنين. منهنّ، ولا سيّما في المنطقة العربية، من خرجن ليرين ضوء النهار للمرة الأولى، وعيونهنّ

- الليبي [88]

مفتوحة بشكلِ كامل، دون محرم يرافقهن ويمنعهن من الالتفات. ومنهن من جرَّبن طعم الرحلة والمشوار، وتعرَّفن على مدنهنّ، واكتشفن أنّ الحياة جميلة، وتأمّلن عظيم خلق الله من شجر وبحر ونهر وزهر. تفوقت النساء في أمريكا اللاتينية وأوروبا واليابان والصين على سيدات المنطقة العربية، بل إنَّ نساء

الأرضى جميعاً تفوَّقن عليهنّ في إدارة شؤونهنّ وتقديم الحلول والتعلّم السيريع. شيعرت النساء العربيات بالخجل، وحاولن تقديم كل ما بإمكانهنّ فعله. لم تشتك نساء العالم الأخر منهنّ، بل تفهّمن الظروف التي جعلت معظمهن غير قادرات على تأدية أدوار كبيرة، على الرغم من وجود من استلمن زمام

الأمور والمناصب القيادية، بينهنّ.

"تخلصت العديد من النساء من البقع الزرقاء والسوداء على أجسادهن، وارتحن من الضرب بعد مضيّ ثلاثة أسابيع، بدأت النساء يشعرن بانفلات الأمور من أيديهن، وبالإرهاق، ولا سيّما في الجوانب البدنية التي تتطلب مجهوداً عضلياً كبيراً، مثل رفع الأوزان الثقيلة أو إصلاح البنية التحتية المتهالكة، وبدأ نقص بعض المواد الأساسية يظهر في الأسواق، لأنّ القطاعات اللوجستية لم تكن مهيَّأةً بالكامل للتعامل مع كانت؟"، بل: "كيف ستبدو الحياة بعد الأن؟"... غياب الرجال، وبدأ الإرهاق العاطفي والبدني يُنهك

> في أحد الأيام، وبعد مرور شهر كامل، استيقظت النساء على حدث مفاجئ مجدداً: عودة الرجال. اندفع العديد منهنّ نحوهم بعاطفة جيّاشة، بينما وقفت أخريات في صمت تامّ، تتصارع في أذهانهن مشاعر

متضاربة بين الدهشة والترقب. منهن من اعترفت للأخر خلال الأيام اللاحقة، بأنّ الحياة لا تُطاق من دونه، ومنهن من ذهبت إلى ما هو أبعد من ذلك بالقول إنّ النساء لا يردن حياةً يغيب فيها الرجل مجدداً وإن ليوم واحد. وأخريات شعرن بسعادة مؤقتة، سرعان ما تلاشت مع عودة الأمور إلى طبيعتها القديمة.

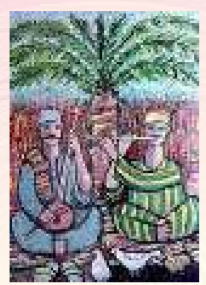
لكن مع مرور الوقت، بدأ الجميع يلاحظ أن ثمة شيئاً قد تغير. لم تكن النساء كما كنَّ، فقد اكتشفن جوانب جديدةً في أنفسهن، وأصبحن أكثر ثقةً بإمكانياتهنّ. بعض العلاقات الأسرية تغيّرت، حيث أصبح الأزواج يتعاملون مع زوجاتهم بندّية أكبر، وتخلّت العديد من النساء عن الأنماط القديمة في العيش، ولم يعدن يقبلن بالأدوار التقليدية التي فُرضَت عليهنّ سابقاً، أو أن تدار حياتهنّ بالنيابة عنهنّ، ولكن التجربة علمت الأغلبية عموماً أنّ الحياة يجب أن تُدار بشراكة حقيقية، دون تأطير للأدوار أو تقسيم مسبق لها بين الرجل والمرأة.

وبينما كان الجميع يحاول استيعاب هذا الواقع الجديد، لم يكن السبؤال: "هل ستعود الحياة كما

(موقع رصيف 21 )

## خطاب السيرة الشعبية…

## صراع الأجناس والمناهج (2)



#### محمد حسن عبد الحافظ، مصر

لقد سبق النجاح في التخلص من فخ مصطلح "الملحمة" للدلالة على نوع أدبي شعبي هو "السيرة الشعبية". ويتمثل الدافع الرئيس وراء ذلك، والمتمثل في ما ذهب إليه عدد من المستشرقين، وعلى رأسهم الفيلسوف الفرنسي إرنست رينان ( (1823؛ 1892 من قبيل الدعوى بأن الأدب العربي يفتقر إلى الملحمة، وبأن العقلية العربية تنزع بفطرتها إلى التجريد، وتعجز عن التجسيم والتشخيص والتمثيل، وبأن الثقافة العربية، من وجهة النظر هذه، لم تعرف الأسطورة، ولم تبدع القصة والدراما.

لقيت نظرة "رينان" صدى في الأوسماط الثقافية العربية (عباس محمود العقاد وأحمد أمين، على سبيل

المثال 11)، ذلك ما أثار حفيظة عدد من دارسي الأدب الشعبي، أبرزهم عبدالحميد يونس، الذي لم يعتمد في دراسته: "الهلالية في التاريخ والأدب الشعبي" اسم ملحمة" لوسم السيرة الهلالية، حيث يقول12: من العسير أن نقول إن السيرة الهلالية ملحمة (Epic) لأنها تقوم بالشعر، وتتحدث عن الحرب والبطولة، وأنها صدى لحياة فاعلة، وأنها تثير في المتذوقين من المشاعر ما نجد له ضربًا في الملاحم المشهورة؛ ذلك لأن الطابع الغنائي يزحمها في كل ناحية، ويكاد لا يخلو موضع من هذه السيرة دون أن نجد فيه شعورًا ذاتيًّا، وإن صدرت بأكملها عن قوم أو قبيلة. وما نستطيع كذلك أن نحكم عليها بالغنائية الخالصة، وهي في موضعها العام وفي طريقة سردها

الكثير منهنّ.

تتخذ مظهرًا منافيًا للغنائية. وعلى الرغم من ظهور العنصر الدرامي فيها، فإن بدائيته وسذاجته ووقوفه في التطور عند حالة جنينية يباعد بينها وبين أن نسلكها في هذا الضرب من الفن القولي".

الذود عن "الملاحم العربية"، حيث أطلق مصطلح "اللاحم" على كل السير الشعبية، باعتبار ذلك جزءًا مما تقتضيه "الدراسة الموضوعية"، فعمل على إثبات وجود "الملحمة" في تاريخ الثقافة العربية، "وهي وإن تأخرت في الظهور عن مالحم شعوب أخرى وحركة ونشيد جمعي". في الشرقين الأوسط والأدني، فذلك لأسباب تتصل

مروا بطور نزع الفكر فيه إلى التجسيم والتشخيص وضيروب من الطقوس المتوسيلة بالتمثيل. وبرز البطل الملحمي في أكثر من بيئة من بيئات العرب، وفي أكثر من مرحلة من مراحل تاريخهم. ومن المفيد أن نميز منذ اللحظة الأولى بين ضربين من الملاحم، كما يقرر مؤرخو الأداب ونقادها. فهناك الملحمة الشعبية Folk Epic التي ينسب تأليفها إلى الجماعة أكثر مما ينسب إلى فرد بعينه. وهناك الملحمة الفنية Art Epic، أو الأدبية، التي تنسب إلى مؤلف معروف. والضرب الأخير يُحاكى الأول، وتبدو فيه ملاحمه غامضة، لا يستطيع تاريخ الأدب أو الحضارة الأرسطية 16. أن يميز لها واقعًا محددًا. ويمثل باحثو الأدب المقارن يبدو لنا الأمر لدى يونس - على موضوعيته - دفاعًا للضيرب الأول بأشبهر ملحمة عالمية وهي إلياذة عن الثقافة العربية ومنافحة عن أدابها، وهو مسلك

فرجيل. وأيًّا كانت التعريفات التي ينتهي إليها باحثو الأدب، فإن هذا الجنس الأدبى كان قد اختفى من عالم الإبداع في أكثر بلاد العالم، ولكنه مستمر عند الشعوب التي يقوى فيها الشعور الوطني أو القومي، لكن يونس بدا عاكفًا - بعد ذلك بسنوات - على ويبعث استجابة لما بدأت تحسه الجماعات المتحضرة من وجوب التحام الأدب بالجماهير، وهو الالتحام الذي يعتصم بتصور جديد للبطل الملحمي، والذي يتوسع في تصويره، ويقرن القصيدة القصصية الطويلة ببعض مقومات الأدب الدرامي، ومن حوار ويؤكد "محمد رجب النجار" أنه مهما وضع النقاد من

بالتطور الثقافي"13، ثم يردف في سياق آخر قائلاً فروق لا يُستهان ببعضها بين الملحمة العربية والملحمة الغربية، فإنها لا ترتفع إلى مستوى الخلاف النوعي، لم يكن العرب بدعًا بين الشعوب الإنسانية، فقد ويكفى أن يكون هذا التطابق بينهما قائمًا في الهدف والوظيفة، وإن تزيًّا كل منهما بزى يتلاءم وبيئته، وزمان نشأته ومزاجه القومي، ومعتقداته وموروثاته، وأنماطه الثقافية 15. لن يضير الملاحم العربية التاريخية أو الشعبية أنها توسلت في بعضها بالنثر، وفي بعضها الأخر بالشعر. فجاءت أغلب ملاحمنا نثرية - وان استعانت في الوقت نفسه بالشعر الموضوعي الذي جاء تسجيلًا للأحداث الملحمية الرئيسة - استجابة لدواعى التطور والانتقال من مرحلة التعبير بالنثر من ناحية، واستجابة لطبيعة الفن القصصى عند العرب، الذي يمزج التعبير بين النثر ملامح شخصية الأديب الذي أبدعها. أما الضرب والشعر معًا من ناحية أخرى.. وهل أضير فن الدراما الأول، فتقليدي، ويقتطع من التاريخ، وإن جنح في في شيء عندما توسل بالنثر بعد أن كان يقوم بالشعر، عالم الخيال، والشخصية التي اشتهرت بتأليف إحدى وأن يظل كما هو وفيًّا بعطائه ووظائفه، حتى بالمفاهيم

هوميروس، ويستشهدون على الضرب الثاني بإنيادة ناجم عن رفض دعاوى رينان ورد فعل له. لكن رد

الفعل هذا أثار حفيظة تلميذه أحمد على مرسى الذي حمل بذور التوجهات الميدانية في دراسة الأدب الشعبى من أستاذه يونس17، فسلك هذه الطريق في جامعة القاهرة، وكان بدهيًّا أن يتجاوز توجهات المدرسة الوظيفية التي نأت عن وصف مكونات الظاهرة الأدبية الشعبية، لينحاز إلى العمل الميداني، وإلى نتائجه المصودة من وصف خصوصيات الظاهرة الأدبية الشعبية وصفًا دقيقًا كما هي معيشة في حياة مجتمعاتها، كي يتسنى لباحثى الأدب الشعبي أن يقيموا - من بعد - معرفتهم النظرية بالأجناس الأدبية الشفهية على أسس أكثر رسوخًا.

أما أحمد شمس الدين الحجاجي، فقد قدم معالجة ضافية لهذه النقطة المتعلقة بدعوى وسمم السيرة الشعبية بالملاحم، إذ يقول18:

"اللحمة مصطلح أطلق أول ما أطلق على الإليادة والأوديسة، ثم أطلق من بعدهما على أعمال أوروبية أخرى مثل ملحمة رولان وملحمة السيد، وقد ظهرت ملاحم غيرها في أرجاء مختلفة في العالم الأوروبي. وهناك عناصر مشتركة بين الملحمة الأوروبية والسيرة الشعبية العربية، ولكن بينهما أيضًا اختلافًا كبيرًا، فالسيرة عالم متسع أكبر بكثير من الملحمة، وهي الشكل الأول الذي نبتت منه الملحمة، فالسيرة حين تبدأ في التكسر تتحول إلى ملحمة، فهي جزء من السيرة، السيرة هي الكل، والملحمة هي الجزء. ولو قارنًا على سبيل المثال بين سيرة بنى هلال وبين كل من الإلياذة والأوديسة مجتمعتين، لوجدنا أن كلاً منهما تمثل حلقة من حلقات سيرة واحدة، فالإلياذة تتوازى مع التغريبة، ولا تتسع اتساعها، في تقترب من الجزء الخاص بحصار تونس في كثير من أبعاده، وتلتقي معها في كثير من عواطف المتحاربين المحاصرين، وعواطف [المحاصرين] والعالم الذي [يعيشونه]: الحب والكره

والبطولة والخيانة. وتلتقى كثير من الشخصيات بينهما مع كثير من الفوارق أيضًا، قصة حب عزيزة الجميلة ويونس لا تتساوى مع قصة حب هيلين الجميلة وباريس، ولكن هناك توافقًا كبيرًا بينهما، وحتى غضبة دياب لمقتل صديقه عامر الخفاجي، فيعود بعد اعتزاله الحرب ليقاتل مع الهلالية، وهي تمثل غضبة أخيل لمقتل صديقه بتروكليس، وعودته ليحارب مع اليونان؛ لينتقم لصديقه. الإلياذة كلها لا تزيد في بنيتها عن بنية التغريبة، الوحدة الزمانية والمكانية لمعركة تدور لمدة أربعة عشر عامًا حول أسوار تونس المرية، تقابل معركة تدور عشرة أعوام حول أسوار طروادة، ولا شك [في] أن هناك فروقًا كبيرة بين العالمين. وعند النظر إلى الأوديسة، فهي لا تزيد عن الريادة: رحلة أوليس إلى في البحر للعودة إلى وطنه. والثانية رحلة أبى زيد لاستكشاف بر تونس والعودة إلى وطنه. رجلان يغتربان؛ اليوناني في البحر، والعربي في البر. ليس الشعر هو الفرق الوحيد بين [الملاحم والسبيرة العربية]؛ فالسبيرة العربية شعر.. بعض الشعراء يروون نصوصها شعرًا، وقد يتكسر الشعر بفعل إضافات الراوى المستمرة وجمله الاعتراضية (...). وأهم فرق هو اتساع السيرة الذي يشمل في طياته أكثر من ملحمة، لولا أنها تتكسر لتصبح مستقلة الموضوع بعيدًا عن الجوانب الأخرى. ليس هناك ملحمة واحدة فيها هذا الفصل المتسع عن مواليد البطل ثم التدرج السلمي نحو المراحل المختلفة لعمره كما يوجد في هذه السيرة. وسيرة بني هلال تبدأ بفصل مواليد [الأبطال]، وتنتهى بفصل الأيتام، الذي يمكن أن يعد فصلاً من فصول مواليد البطل أيضًا، فمرحلة الميلاد تتكرر ثانية في بطل الهلالية الجديد على أبو الحلقان".

يختتم الحجاجي إضاءته الكاشفة بقوله: "إن علينا أن

إسسداع



## ماغوطيات (3)

## محمد الماغوط، سوريا

الأول: لماذا تختبىء في هذا البرميل؟ و في مثل هذه الساعة المتأخرة من الليل؟ قل الحقيقة و إلا أبلغت عنك الحارس أو منظمة "أوبيك".

**الثاني:** و أين أختبيء اذن؟

**الأول:** و مم أنت هارب؟

الثاني: من الصحفيين و السياح الأجانب.

الأول: لماذا؟

الثاني: في الحقيقة. منذ ان احتلت إسرائيل سيناء و الجولان و الضفة الغربية، و أعلنت القدس عاصمة أبدية لها، و عزلت مصر، و ضربت المفاعل النووي العراقي، و وصلت إلى بيروت، و شيردت المقاومة بحراً و براً و جواً، و ألحقت بها الحركة الوطنية، و لم تتحقق أهدافها، كما يؤكد لنا الاعلام العربي بكل اعتزاز و فخر، صار هدفي الوحيد كعربي أن أتوارى عن الأنظار حتى لا يصيبني أحد بالعين، أو يقتطع أحد ثوار أمريكا اللاتينية و ايرلندا خصلة من شعري أو مزقة من ثيابي للتبرك بها في معاركهم الدائرة هناك. أو أن يحاصرني الصحافيون و السياح الأجانب بالأسئلة أو ينوموني مغناطيسياً، ليعرفوا السر جميع الظروف والمناسبات و هو يتثاءب في المقاهي، فالموضوع يحتاج إلى كثير من الحيطة و الحذر.

الأول: بل تحتاج إلى لطمة على هذا الوجه، و هل شعوب أوروبا و أمريكا و روسيا عديمة انتصارات أيها المغفل؟

الثاني: طبعاً. لقد حقق المساكين كلهم مجتمعين، انتصاراً يتيماً واحداً على ألمانيا منذ أربعين سنة و انتهى الأمر. بينما نحن العرب، نحقق كل يوم عشرات الانتصارات دون ملاجى، و صفارات إنذار و مشوهي حرب كما كان عندهم. و لذلك فهم يغارون منا، و يحاولون المستحيل لمعرفة السر الكامن وراء هذا الاسهال في الانتصارات المتلاحقة، و هذا يفرض علينا أن نكون كتومين و مقتضبين في أحاديثنا معهم، و أن لا نبوح بأية كلمة عن أسرار هذه الانتصارات لأنها ملك للمستقبل و للأجيال اللاحقة.

الأول: اطمئن، فكل محاولاتهم ستتحطم على صخرة الصمود و المقاومة العربية ..

الثاني: ومع ذلك، حذار من أية كلمة هنا أو هناك.
الأول: لا توصي حريصاً، فعندي مكان لكل أسرار
العالم، و لكن ليس عندى مكان أنام فيه.

الثاني: انزل إلى جانبي في هذا البرميل، ماذا تنتظر؟ الأول: وهل يتسع لاثنين؟

الثاني: إنه يتسع لمؤتمر قمة، أفلا يتسع لاثنين من رعاياه؟

فقد أفرد لسيرة بني هلال كتابًا قائمًا برأسه عنوانه "الجازية"، أصدره في باريس عام 1903، وحاول فيه أن يفيد من أبحاث من تقدموه، فعرض لها في شيء من الإيجاز، واعتمد فيه على نص مغاربي جمعه من أهالي منطقة تلمسان (غرب الجزائر على وجه التحديد) 21. ولم يُطلق ج. ر. باترسون مصطلح "الملحمة" على النصوص التي جمعها من عرب الشوا في شمال نيجيريا، ونشرها سنة 1930، حيث عنونها بـ"قصص أبي زيد الهلالي"، وأطلق عليها ه. ر. بالمر، في تقديمه للكتاب، مصطلح الحكايات التعظيمية (22 (Legend).

ليس بالوسع أن نستصغر من شيأن النجاح في الحفاظ على خصوصية الأسيماء المحلية للأجناس الأدبية الشعبية، وفرضها على المستشرقين الجدد في مختلف أنحاء العالم، حيث نرى ذلك ركنًا أساسيًا من أركان صناعة الثقافة الوطنية. ونعتقد أنه من الصعوبة أن يحترم "الأخر" أنواعنا الأدبية، ما لم نحترمها "نحن"، وبديهي أن يجهل أسماءها، ما دمنا لا نعمل على الاعتراف بها وترسيخها. وكلما تواصلت الدراسات الميدانية في مجال جمع المأثورات الشعبية ودراستها، تأكدنا أن الميدان السوسيوثقافي لايزال ، تأكدنا أن الميدان السوسيوثقافي لايزال مكتنزًا بالأسماء والمصطلحات والمفاهيم الدالة على تحولات الأجناس الأدبية الشعبية وأنواعها وتنويعاتها.

( يتبع )

نتقبل كلمة سيرة وصفًا لهذا الفن الذي أبدعته العقلية العربية، دون أن نسبغ عليها أسماء أخرى لا تنطبق عليه إلا في بعض الجوانب دون غيرها "19.

بالرغم مما أُنجز في سياق عودة الاسم المحلي للدلالة على النوع ووسمه به، فقد ظل اسم "الملحمة" – ولايزال – مدرجًا في عدد من الدراسات المعاصرة التي تناولت السيرة، لكن اسم "السيرة" أضحى الأن أكثر استقرارًا، وليس غريبًا أن يعتمده عدد من الدراسات في الإنجليزية والفرنسية والروسية والأوزباكستية 20، ولاسيما في العقدين الأخيرين من القرن العشرين. والواقع أن كثيرًا من المستشرقين الأوروبيين – منذ القرن التاسع عشر – قد احتفوا بالسير الشعبية من زوايا مختلفة، لكن أعمالهم جميعًا بتفق على النظر إليها بوصفها سير شعبية ذات مكونات تاريخية وأسطورية وأدبية خاصة.

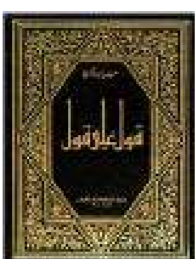
إذا ضربنا مثلاً بالهلالية، فإننا نذكر الفرنسي "رينيه باسيه" Rene Basset الذي قدم فصلاً ضافيًا تحدث فيه عن الهلالية عام 1885، ثم الألماني "و. أهلوارد" W. Ahlward الذي أصدر فهرسًا جامعًا للمخطوطات العربية بمكتبة برلين عام 1896، تضمُّن وصفًا دقيقًا لمخطوطات الهلالية البالغ عددها مائة وأربعة وسبعين مخطوطة، كما أورد كثيرًا من محتوياتها وذكر بعض أعلامه. وبعد ذلك بعامين، أي في عام 1898، نشر المستشرق الألماني مارتن هارتمان – 1851) Martin Hartmann 1918) بحثًا مستفيضًا تحت عنوان "سيرة بني هلال"، استند فيه إلى الطبعات التي صدرت إلى عهده لسيرة بنى هلال، بجانب البيانات التى أوردها المستشرق الألماني وليم أهلوارد W. Ahlward 1909 - 1828)) في فهرسته المذكور. أما المستشرق ألفرد بل A. Bel (1873 – 1945)،

- الليبي [ 94]

من هنا وهناك







منذ أكثر من خمسين عاماً مضت، أبدع الاستاذ الكبير «حسن الكرمي» في برنامج إذاعي كانت تبثه إذاعة لندن آنذاك بعنوان « قول على قول» .. كنا صغاراً نتعلم أبجدية المعرفة ونحن ندمن الاستماع إلى هذا البرنامج القيم بمادته الرائعة حد الذهول.

والآن، يسعدنا أن نواصل تقديم فقرات من هذا البرنامج بعد أن تكرم صاحبه وجمع مادته الاذاعية في مجلدات عددها 12 مجلد .. أصبح كتاباً بدأنا مع ثروته النفيسة من أعوام في مجلة الليبي ، وها نحن نواصل متعة المعرفة مصحوبة هذه المرة بمقدمة ثابتة تجيب على أسئلة الكثيرين بخصوص سبب اختيارنا لسبيكة ذهب اسمها «قول على قول» .

المن 🛊 السوال ، من الفائل وفي أو مقاصية : -

قد كنتُ مُعدُّقيُّ التي أسطو بينا

وبدي إذا عان الزمان وساعدي

كرابيتُ منك يهنيدُ ما آلك

والمرد كأمركنا بالزلالير البسبارير

الداندي چين بن احد بن علي المداد إب - الجهورية البطية

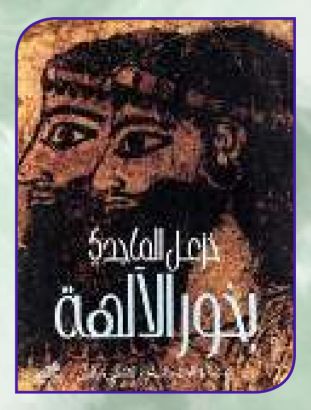
ایر قراس

" . و الحواب، مذان البيتان لأبي إفراس الخدان من جنة أبيان ذاقا بعد أن وقم بيت وبين بني همه أجلوة ؟ والأبيات هي : .

إن منعت من الدير البسكم ولو استطعت لكنت أول وارد 

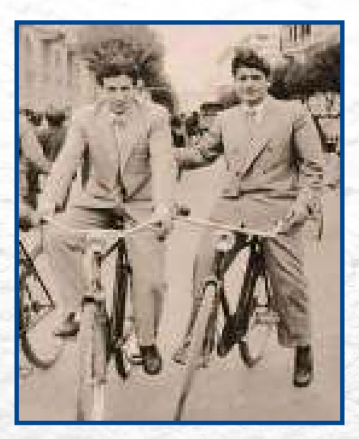
## قبل أن

## نفترق ..



وما يهدنا هنا في تطور العليدة الروحية هو تنجين الحيواتات ، فقد ظهرت أتواع مدجنة من الحبيواتات مي الغزال الأحسر (الأيل) والأخنام، إذا فنرب الإنسان من الحيوان وبدأ بإعضاف ويذلك أصبح اتصاله بالقوة مملية منظمة ويمكن التحكم بهما . لكن التطور الأوضح هنا هو في ظهور القابر والأكواخ بدلاً من الكهوف. وهذا يعني أيضاً فيما يعنيه أن الإنسان بدأ يُهيِّز بين الحياة الأولى والخبية الأضرة ويعي مكتان كل متهما . . ثم إن انتشال أدوات زينة، وعظام خيرانات وأسنانها معاولي القير أصبح يعني انتقال القوة القنسية معادلكي تحميه أو تصوله أو تبغيمن له الحياة الأخرى، تبعد أن كان اعتقاده بالحياة الأخرى أثناه المائيوليت مرتبطاً بالنبات أصبح في الميزوليت مرتبطاً بالحيوان . ويبدو أن اجتماع لظنمن في النهات والخيوان هو الذي فتح طريقاً للتصالح معهما وتدجيتهما .

## أيام زمان



زمان، كنا على بعد خطوات من تقبل ثقافة التغيير، وموت ثقافة الجمود، كانت الدراجة حلا سحريا متواضعا ورخيصا واقتصاديا ومفيد صحيا بكل المقاييس. كانت هذه الصورة هي الخطوة الأولى نحو مجتمع لا يجد حرجاً في حلول تدفع به إلى الامام، ولا يتحصن بالرفض لمجرد أنه يريد أن يرفض. كان هذا .. أيام زمان. الله يازمان .

المصدر: صفحة ليبيا فقط على منصة إكس.

# وطن الثقافة وثقافة الوطن معلم الليبر

# 

شهرية ثقافية تصدر عن مؤسسة الخدمات الإعلامية بمجلس النواب السنة السابعة العدد 76 / أبريل 2025



رؤوس الأصابح تخرّل الوطن ٥٠